



مؤسسة القديس أنطونيوس المركز الأرثوذكسى للدراسات الآبائية بالقاهرة بالقاهرة

نصوص آبائية - ٦٢

للقديس البابا أثناسيوس الرسولي المرسولي بطريرك الإسكندرية العشرون

مؤسسة القديس أنطونيوس المركز الأرثوذكسي للدراسات الآبائية بالقاهرة نصوص آبائية - ١٢

## تجسد الكلمة

للقديس البابا أثناسيوس الرسولي بطريرك الأسكندرية العشرون

ترجمه عن اليونانية وتعليقات مراجعة دكتور جوزيف موريس فلتس د. نصحي عبد الشهيد طبعة ثانية \_ أبريل ٢٠٠٣م



٧- حياة القديس أنطونيوس.

٩- دفاعه عن مجمع نيقية .

١٠- دفاعه عن هروبه.

٨- رسالته إلى مارسيللينوس عن المزامير

١١- رسالة عن البتولية ، وله رسائل أخرى

كثيرة في موضوعات متنوعة.

#### القديس أثناسيوس الرسولي

+ ولد عام ٢٩٧م + سيم بطريركاً لكرسى الإسكندرية ٢٢٨م. + إستمر على الكرسى الرسولي لمدة ٤٥ عاماً حتى تنيح في

+ من آباء مدرسة الإسكندرية العظام ومن معلّمي المسكونة

+ دافع بكل قوة وحزم عن إيمان الكنيسة ضد الهرطقة الأريوسية التي أنكرت ألوهية السيد المسيح.

+ نفى خمس مرات عن كرسيه (جملتها ١٧ عامًا تقريبًا) بسبب مواجهته للآريوسيين ومساندة الإمبراطور لهم.

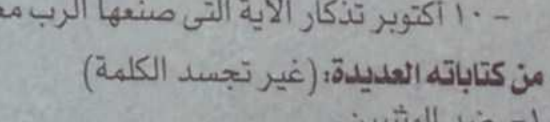
+ تعيد له الكنيسة القبطية في ٧ برمودة - ١٥ مايو، وتحتفل بعودة رفاته إلى مصريوم ٢ برمودة - ١٠مايو، ويوم ٢٠ توت

- ١٠ أكتوبر تذكار الآية التي صنعها الرب معه.

١- ضد الوثنيين.

٦- رسائلة إلى سرابيون عن الروح القدس.

٦- الرسائل الفصحية.



٢- المقالات ضد الأريوسيين.

٤- رسائلة عن السيد المسيح. ٥- عن التجسد وضد الأريوسيين.

#### ------



من كلمة قداسة البابا شنودة الثالث في عشية عيد مرور ١٦٠٠ سنة على إنتقال القديس العظيم أثناسيوس الرسولي:

"أمام أثناسيوس يصمت الكل ويتكلم هو ... لأنه لا يستطيع إنسان أن يقول كل شئ عن أثناسيوس... من يقرأ كتابات أثناسيوس يرى فيها اللاهوت الممزوج بالروحيات ... فحين تقرأ له لاتستطيع أن تدرك هل هذه الكتابة لاهوت أم روحيات أم فلسفة أم تفسير للكتاب أم كل هذا معاً. لقد جمع بين اللاهوت والرهبنة، بين العقل اللاهوتي العميق، وبين الروح النسكي الرهباني (١)

(١)- مجلة مدارس الأحد: العددان ٧٠٦ السنة ٢٧. يونيو ويوليو ١٩٧٢. القاهرة. ص ١٠٠٨.



قداسة البابا شنودة الثالث بابا الأسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية coptic-books.blogspot.com

أيقونة الغلاف: للقديس أثناسيوس الرسولي، بريشة الفنان إيزاك فانوس، بكنيسة السيدة العذراء \_ لوس أنجيلوس.

اسم الكتاب : تجسد الكلمة

اسم المؤلف : القديس البابا أثناسيوس الرسولي بطريرك الأسكندرية العشرون

اسم المترجم : دكتور جوزيف موريس فلتس

الطبعة الأولى : أغسطس ٢٠٠٢

الطبعة الثانية : أبريل ٢٠٠٣

الناشر : مؤسسة القديس أنطونيوس، المركز الأرثوذكسي للدراسات الآبائية بالقاهرة:

٨ (ب) ش إسماعيل الفلكي \_ الدور الأول محطة المحكمة

مصر الجديدة ت: ٢٤١٤٠٢٣

E-Mail: santonio@link.net

اسم المطبعة : دار العالم العربي للطباعة

رقم الإيداع : ٢٠٠١/٢٠٠٢

الترقيم الدولي : 35-35-75057-5057 : الترقيم الدولي

UU 14020

| الصفحة |                                                  |
|--------|--------------------------------------------------|
| الصلف  | المحتويات                                        |
| ٠١م    | + تقديم الناشر                                   |
| 719    | + مقدمة المترجم+                                 |
| ۱۲م    | الخلقالخلق                                       |
| 714    | السقوط ونتائجه                                   |
| 119    | الخلق والتجسد                                    |
| ٨١م    | التجسد والتدبير الإلهى للخلاص                    |
| ۸۱م    | لقد صار الموت حتمية والتجسد ضرورة                |
|        | ene Laf                                          |
|        | لمن كتب القديس أثناسيوس مقالة                    |
| 777    | تجسد الكلمة؟                                     |
|        | متى كتب القديس أثناسيوس مقاله                    |
| ٥٢٥    | تجسد الكلمة؟                                     |
| ۲۲م    | النص اليوناني في المخطوطات                       |
| 271    | هذه الترجمة                                      |
| ٠٣٠    | الترجمة العربية الحالية                          |
| ١٣٦    | الاختصارات                                       |
| ۲۳م    | عرض لمحتويات المقالة:                            |
| ۲۳م    | مقدمة النص                                       |
| ۲۳م    | القسم الأول (الخلق والسقوط) فصول ٢_٥             |
|        | القسم الثاني (التجسد والفداء _ موت الكلمة بالجسد |
| ۳۳م    | على الصليب وقيامته) فصول ٦-٣٢                    |

تجسد الكلمة

| ٤٨   | + الفصل السابع عشر                 |
|------|------------------------------------|
| 01   | + الفصل الثامن عشر عشر             |
| 0 5  | + الفصل التاسع عشر عشر +           |
| 07   | + الفصل العشرون                    |
| ٦.   | + الفصل الواحد و العشرون           |
| 7 8  | + الفصل الثاني و العشرون           |
| 77   | + الفصل الثالث و العشرون           |
| ٦٨   | + الفصل الرابع و العشرون           |
| ٧.   | + الفصل الخامس و العشرون           |
| ٧٤   | + الفصل السادس و العشرون و العشرون |
| 77   | + الفصل السابع و العشرون           |
| V9   | + الفصل الثامن و العشرون           |
| ٨١   | + الفصل التاسع و العشرون           |
| Λ£   | + الفصل الثلاثون                   |
| AY   | + الفصل الواحد والثلاثون           |
| 9.   | + الفصل الثاني و الثلاثون          |
| 98   | + الفصل الثالث والثلاثون           |
| 90   |                                    |
|      |                                    |
| 94   | + الفصل الخامس و الثلاثون          |
| 1    | + الفصل السادس و الثلاثون          |
| 1. " | + الفصل السابع والثلاثون           |
| 1.4  | + الفصل الثامن و الثلاثون          |
|      |                                    |

|     | القسم الثالث (أدلة أخرى لحقيقة التجسد ضد دعاوى  |
|-----|-------------------------------------------------|
| ٦٣٦ | اليهود) فصول ٣٣_٠٤                              |
| ,   | القسم الرابع (إثباتات على حقيقة التجسد ضد دعاوى |
| ٦٣٦ | اليونانيين) ٢١ ــ ٥٠                            |
| ۵۳۸ | القسم الخامس (ختام) فصول ٥٦ _ ٥٠                |
| ١٨١ | النص المُترجم                                   |
|     | + الفصل الأول                                   |
| 1   | + الفصل الثاني                                  |
| ٤   | + الفصل الثالث                                  |
| ٧   |                                                 |
| 1.  | + الفصل الرابع                                  |
| ١٣  | + الفصل الخامس الفصل الخامس                     |
| 10  | + الفصل السادس السادس                           |
| 11  | + الفصل السابع                                  |
| ۲.  | + الفصل الثامن الثامن +                         |
| 74  | + الفصل التاسع                                  |
| 40  | + الفصل العاشر العاشر                           |
| 7.  | + الفصل الحادي عشر عشر                          |
|     | + الفصل الثاني عشر                              |
| ٣٢  | + الفصل الثالث عشر                              |
| 40  | ٢- الفصل الرابع عشر                             |
| ٤٠  | - الفصل الخامس عشر                              |
| ٤٣  |                                                 |
| ٤٦  | الفصل السادس عشر                                |

| 111   | + الفصل التاسع والثلاثون                                           |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
| 115   | + الفصل الأربعون الفصل الأربعون                                    |
| 111   | + الفصل الواحد والأربعون                                           |
| 171   | + الفصل الثاني و الأربعون٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠          |
| 172   | + الفصل الثالث والأربعون                                           |
| ١٢٨   | + الفصل الرابع و الأربعون الفصل الرابع و الأربعون                  |
| 127   | + الفصل الخامس والأربعون                                           |
| 100   | + الفصل السادس و الأربعون و الأربعون                               |
| ١٣٨   | + الفصل السابع و الأربعون                                          |
| 1 2 1 | + الفصل الثامن و الأربعون                                          |
| 120   | + الفصل التاسع والأربعون                                           |
| 154   |                                                                    |
|       | + الفصل الخمسون                                                    |
| 101   | + الفصل الواحد والخمسون                                            |
| 100   | + الفصل الثاني و الخمسون                                           |
| 107   | + الفصل الثالث و الخمسون و الخمسون                                 |
| 109   | + الفصل الرابع والخمسون                                            |
| 177   | + الفصل الخامس و الخمسون                                           |
| 170   | + الفصل السادس و الخمسون و النصل السادس عبد الفصل السادس و الخمسون |
| 177   | + الفصل السابع و الخمسون                                           |
| ١ف    | + ملحق فهارس:+                                                     |
| ١ف    | فهرس للآيات الكتابية الواردة بالهوامش                              |
| ه ف   | فهرس للكلمات والأفعال الكلمات والأفعال                             |

| ٧١ف | فهرس للكلمات: الله، الكلمة، المسيح، يسوع |
|-----|------------------------------------------|
| ٩١ف | فهرس لأسماء أعلام                        |
| ١٢ف | فهرس لأسماء الشعوب                       |
| ۲۲ف | فهرس لأسماء مدن وبلاد                    |
| ٣٢ف | فهرس للتشبيهات                           |
| ٤٧ف | فهرس للمصطلحات اليونانية ومعانيها        |
| ۲۲ف | فهرس لكتابات أخرى للقديس أثناسيوس        |
|     |                                          |

coptic-books.blogspot.com

#### تقديم الناشر

أول كتاب من كتابات الآباء، صدر مترجمًا باللغة العربية في القرن العشرين هو كتاب " تجسد الكلمة " للقديس أثناسيوس الرسولي. وقد ترجمه عن الإنجليزية القس مرقس داود ١٩٤٢م، وكان وقتها اسمه حافظ داود (قبل الكهنوت)، وقد نشرته جمعية نشر المعارف المسيحية وأعيد طبعه عدة مرات. وعلى مدى ستين عامًا استمر الكثيرون ينهلون من فكر القديس أثناسيوس بواسطة أسلوب القس مرقس داود نيح الله نفسه.

لكن بعد مرور أكثر من خمسين عامًا على. الترجمة القديمة وبعد الدراسات الكثيرة التي جرت في العالم كله حول نصوص كتابات وتعاليم القديس أثناسيوس الرسولي اللاهوتية وحول كتابه هذا عن " تجسد الكلمة " بصفة خاصة، صار هناك احتياج لعمل ترجمة جديدة عن اليونانية تكون أكثر وضوحًا في عرض تعاليم القديس أثناسيوس.

وهذا هو العمل الذي إنشغل به الدكتور جوزيف في السنوات الأخيرة لإعداد هذه الترجمة عن اللغة اليونانية التي كتب بها القديس أثناسيوس، إذ أن كتاب " تجسد الكلمة " كان أحد النصوص التي قام الدكتور جوزيف بدراساتها في رسالته للدكتوراه عن القديس أثناسيوس وبولس البوشى بجامعة أثينا عام ١٩٩٤م.

هذه الترجمة الجديدة تتميز بمقدمة وافية، وبملاحظات كثيرة في الهامش، من إعداد الدكتور جوزيف. وألحق بها في نهاية الكتاب فهارس متعددة للكلمات والمصطلحات والأماكن ... الخ. وقد كان لى نصيب من البركة أن أشترك معه في ترجمة النصف الثاني من هذا الكتاب.

هذا الكتاب للقديس أثناسيوس يستحق اهتمامًا كبيرًا ومدققًا من كل

مسيحى مثقف، ويحتاج للقراءة المتأنية، وأن تعاد قراءته أكثر من مرة، فهو يعالج قلب الإيمان المسيحي ومحوره "المسيح الإله المتجسد".

فليبارك الرب في هذا العمل، وليعوض الدكتور جوزيف عن المجهود الضخم الذي بذله في ترجمة وإخراج هذا الكتاب بهذه الصورة الجيدة.

بصلوات السيدة العذراء " ثيئوتوكس " والدة الكلمة المتجسد وصلوات القديس البابا أثناسيوس الرسولي وجميع الآباء القديسين، وصلوات قداسة البابا الأنبا شنودة الثالث بابا الأسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية.

## ولإلهنا القدوس المحب الآب والابن والروح القدس كل مجد وسجود وتسبيح الآن وإلى الأبد آمين.

١٩ أغسطس ٢٠٠٢م الموافق ١٣ مسرى ١٨١٧ش عيد تجلى السيد المسيح على جبل طابور

دكتور نصحى عبد الشهيد مؤسسة القديس أنطونيوس المركز الأرثوذكسي للدراسات الآبائية

coptic-books.blogspot.com

كتاباته . ولهذا نجد أن شخص السيد المسيح الكلمة المتجسد، يحتل مكان الصدارة في كل تعاليمه، ومعرفته والإيمان به هو "أسمى من أى شئ آخر على الاطلاق "٢.

فالواقع إن هدف كتابات القديس أثناسيوس كان إثبات ألوهية السيد المسيح، الكلمة المتجسد. فهو الذي خُلق به العالم وبه جُددت الخليقة كلها " وهكذا يستطيع المرء أن يدرك أن تجديد الخليقة قد تم بواسطة الكلمة الذي هو خالق الخليقة في البدء "". وفي إيضاحة لهذه الحقيقة، يشرح لماذا اتخذ الكلمة الأزلى طبيعتنا البشرية، ثم أخذ يعدد أهداف التجسد شارحًا إياها بأسلوب أخضع فيه العقل للإيمان. فقد كان اهتمامه الأساسى هو. التعبير عن التقليد الكنسى الذي استلمه، وليس الخوض في أمور ميتافيزيقية افتراضية. لقد كان شاغله الأول هو النمو الروحى للإنسان المسيحى، وتوضيح أن معرفة الله، تأتى فقط من خلال الإيمان بالمسيح، لهذا كان يركز في تعاليمه على عقيدة تجسد ابن الله والفداء الذي قدّمه للبشرية، وهذا \_ حسب تعاليم القديس أثناسيوس \_ يستلزم الإيمان السليم بألوهية السيد المسيح وإنسانيته معًا، وذلك في مقابل الفكر الأريوسي الخاطئ الذي كان يحاول أن يلغى حقيقة الفداء وأهميته. فلو لم يكن السيد المسيح هو الله بالحقيقة \_ كما أن الآب هو الله بالحقيقة (بسبب وحدتهما في الجوهر ομοούσιος) \_ لما كان في الإمكان أن يفدى البشرية من الموت والفساد. ولو لم يكن الابن هو الإله الذي تجسد، لما كان ممكنًا أن يؤلهنا نحن عندما

#### مقدمة

الآباء هم أعضاء أحياء في الكنيسة جسد المسيح. والكنيسة عاشت وتعيش تعاليمهم الأرثوذكسية الأصيلة مقتفية آثار تقواهم .. إذ أنها رأت فيهم بوعيها العميق، استمرارًا وامتدادًا للرسل. فقد سلّم الرسل الإثنى عشر خدمتهم الشخصية \_ وهي التعليم \_ لآباء الكنيسة، كما يقول القديس ايريناؤس'. وهذا ما دعا كنيستنا الملهمة بالروح أن تُلقب أبًا ومعلّمًا عظيمًا فيها، وهو القديس أثناسيوس بلقب الرسولي، أي أنه امتداد للرسل في القول والفعل، فترتل له قائلة: " أيها الراعي الأمين الذي لقطيع المسيح البطريرك المكرم أثناسيوس رئيس الكهنة الذي بتعاليمه المقدسة ملأت العالم كله ... الذي صار رسولاً مثل التلاميذ في القول والفعل "أ.

ولقد تنبهت الكنيسة كلها ومنذ وقت مبكر جدًا، لقيمة إسهامات القديس أثناسيوس اللاهوتية بكتاباته وتعاليمه، في تحديد وصياغة مضمون الإيمان والمحافظة على ذلك التقليد الرسولى الذي استلمته الكنيسة من تلاميذ الرب نفسه، بل ولترتيبه "للمعرفة الإلهية "كما يذكر القديس كيرلس عنه". فلهذا دعته بلسان القديس غريغوريوس اللاهوتى " بعمود الكنيسة "أ.

لقد كانت محبة القديس أثناسيوس للسيد المسيح، ويقينه من صلاح الله ومحبته للبشر، هما المفتاح ليس فقط لكل حياة هذا الأب والمعلم، بل لكل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ιερομόναχος Αίμιλιανός Ν. τσιρπανάλης· Ἡ θεία ἐνσάρκωση είς τήν σκέψιν τόν Α'γίον Αθανασίου, εἰς: ἐκκλησία, Αρίθ 24. 20 Δεκεμβρίου. Αθήναι, 1963 σ.572.

٢ ضد الوثنيين ١٠/٧.

<sup>&</sup>quot; تجسد الكلمة فصل ١/٤.

<sup>.</sup>  $\check{\epsilon}$  کو $\chi$  کو  $\chi$  کا ایریناؤس  $\chi$  ایریناؤس  $\chi$ 

المنطر كتاب الذكصولوجيات المخطوط بالكنيسة المرقسية بالأزبكية.

رسائل القديس كيرلس ج٢: مركز دراسات الآباء بالقاهرة ١٩٨٩. الرسالة الأولى، ص٩. 4 P.G 35: 1081.

اتحد بطبيعتنا ، كما يقول القديس أثناسيوس " لأن كلمة الله صار إنسانًا لكى يؤلهنا نحن "٢.

ومن الجدير بالذكر، أن مقالة " تجسد الكلمة " تقدم ردًا حاسمًا في مواجهة الهرطقة الآريوسية، بل نستطيع أن نقول إن القديس أثناسيوس لم يُعطِ جوابًا أكثر وضوحًا ضد الآريوسية مثلما أعطى في هذا المقال.

فالقديس أثناسيوس يعلم عن كلمة الله (Λόγος) في ملء لاهوته، وأيضًا يقدمه كمخلّص العالم، وذلك فقط وحصرًا لأنه الله، أى أنه هو مخلّص العالم بسبب ألوهيته. بينما علّم آريوس بأن الآب هو مصدر وجود الابن، ولذلك فهو سابق عليه، وأن الابن له بداية زمنية والآب وحده هو بلا بداية. لقد وصل آريوس بتعاليمه الخاطئة إلى القول، بأن الابن من طبيعة مختلفة عن طبيعة الآب، وبالتالى قال إن الابن مخلوق وذلك لأنه فهم آية سفر الأمثال "الرب خلقنى أول أعماله " (٢٢:٨)، فهمًا خاطئًا.

تقدم مقالة " تجسد الكلمة " في مواجهة مثل هذه البدعة شرحًا واضحًا لتعاليم الكنيسة اللاهوتية، فأولاً يأتى الإعلان الإلهى بتجسد الله الكلمة وفقط بعد ذلك يمكننا أن نحاول صياغة إيماننا بالله مثلث الأقانيم أو إيماننا بالله في ذاته. فليست هناك تعاليم مسيحية عن الله، لا تبدأ بالتعليم عن المسيح يسوع حسب الإنجيل وخبرة الكنيسة، وإلا سيكون لدينا مناقشات وتعاليمًا عن الله مثل تعاليم الفلاسفة أو غير المسيحيين.

فمن يقدم تعاليمًا مسيحية لاهوتية وكنسيّة، ينبغى أن يبدأ بالحديث عن

تجسد الكلمة الابن الوحيد، قبل الخوض في الحديث عن ميلاد الابن أزليًا من الآب.

وبفضل القديس أثناسيوس أصبح هذا التعليم، هو منهج الكنيسة وتقليدها من القرن الرابع فصاعدًا. فالتجسد الإلهى بالنسبة للقديس أثناسيوس كان يعنى \_ وقبل كل شئ \_ أن الله قد أتى بذاته إلى عالمنا، كى يعلّمنا كل ما يمكن أن نفهمه عنه وعن خلاصه الإلهى. والعقل ليس هو الذي يجعل الكلام عن الله ( $\theta \epsilon o \lambda o \gamma i \alpha$ ) أو علم اللاهوت المسيحى، أمرًا ممكنًا، بل الذي يجعل هذا ممكنًا هو إعلان الله عن نفسه.

فيذكر ق. أثناسيوس: "لهذا فإن محب البشر ومخلّص الجميع كلمة الله أخذ لنفسه جسدًا ومشى بين الناس، وجذب أحاسيس كل البشر نحو نفسه". ثم يتابع الشرح فيقول: " فطالما إن فكر البشر قد انحط كلية إلى الأمور الحسيّة فالكلمة أيضاً تنازل وأخفى نفسه بظهوره، في الجسد لكى يجذب البشر إلى نفسه، كإنسان ويوجّه إحساساتهم نحوه "أ.

وهكذا فإن التجسد الإلهى يعنى بالنسبة للقديس أثناسيوس إعلانا جديدًا عن الله، واختبارًا حسيًا لكل المؤمنين به. ومن خلال روايات الإنجيل يمكن أن نبصر كيف يتصرف الكلمة المتجسد، فيمكن للإنسان أن يلمسه، أي يلمس جسده، ويمكن أن يسمع صوت الحق الأبدى، ويمكن أن ينجذب اليه المرء عندما يراه، ويتعامل معه، فينصت إلى رسالته وبالإيمان يقبله ربًا ومخلصًا، إذ هو الإله المتجسد. وحقيقة التجسد تُعاش في الكنيسة، فالكنيسة تتيح مجالاً أمام المؤمنين، ليعيشوا حقيقة الإله المتجسد، كما هي

تجسد الكلمة

الثلاث ضد الآريوسيين. انظر: المقالات الثلاثة ضد الآريوسيين. ترجمة وإصدار المركز الأرثوكسي لدراسات الآباء بالقاهرة، مايو ۱۹۹۸م: ۱/۳۹، ۲/۷۶، ۲/۹۵، ۲/۸۶، ۳۳/۳.

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> تجسد الكلمة ٤٥/٣. وهذا التعبير عند الآباء لا يعنى أن الإنسان يصير بطبيعته إلها، بل يعنى أنه يشترك في الحياة الإلهية، حياة البر والقداسة.

ا تجسد الكلمة ١٥/١٠.

<sup>&#</sup>x27; تجسد الكلمة ١/١٦.

معلنة وواضحة في الإنجيل. لهذا فإن القديس أثناسيوس هو أب ليس فقط للتعليم عن ماهية سر التجسد الإلهي، بل أيضًا للتعليم عن ماهية الكنيسة إذ أن التعليم عن سر التجسد الإلهي هو في الوقت نفسه تعليم عن الكنيسة. فالكنيسة بالنسبة له تحقق في كل الأوقات وكل الأزمنة، الإعلان العملي والحسى، إعلان الكلمة المتجسد.

كما أن مقالة " تجسد الكلمة " تشهد بأن القديس أثناسيوس قد واصل بحق، تقليد الكنيسة الذي استلمه وأيضًا تعاليمها الآبائية، عن خلاص الإنسان. فعندما يتحدث عن سقوط الإنسان وفدائه، فإنه يتبع تعاليم القديس بولس الرسول بخصوص هذا الموضوع، وأيضًا ما علم به الآباء الذين سبقوه، وعلى الأخص القديس ايريناؤس. فبداية المقالة ونهايتها تشهدان بأن القديس أثناسيوس كان لا يعلم إلا ما تعلمه من الآباء، وأن تعليم الآباء نفسه يفسر الكتاب المقدس بدرجة واضحة للغاية، تجعل أى تفسير آخر هو تفسير غريب ليس له أية أهمية.

تحمل هذه المقالة في بعض المخطوطات عنوان " عن تجسد الرب " "، أو " عن تجسد كلمة الله " ". وبالتالى فهى تتحدث عما يدعوه القديس أثناسيوس نفسه " ظهوره الإلهى بيننا " ذلك الذي " يسخر منه اليهود ويهزأ به الأمم " ".

'Αδριαφοῦ ρώμης , Mansi 12, 1067.
 Φωτίου, ἐγκώμιον, P. G. 102, 576.

وتوضح المقالة ما علم به القديس أثناسيوس عن الحقائق الإيمانية التالية:

#### الخلق:

الله خالق وصالح، وبكلمته يسوع المسيح ربنا، خلق الخليقة كلها من العدم. ولأنه بالحرى هو مصدر الصلاح خلق الإنسان معطيًا إياه نعمة خلقته على صورة الله ومثاله، مانحًا إياه الحياة الأبدية، إن هو أبقى الله في معرفته ولم يخالف الوصية.

#### السقوط ونتائجه:

السقوط كان نتيجة فعل حر للإنسان \_ دون سائر الخليقة \_ عندما خالف الوصية، وكان من عواقبه الموت والفساد الذي عمّ البشرية كلها وساد عليها سيادة شرعية. فمع أن البشر قد خُلقوا ليحيوا في سعادة، إلا أنهم انتهوا إلى حالة التعاسة، لأنهم أهملوا كل ما هو صالح وانجذبوا إلى كل ما هو مادى. وتنكروا لله ولمحبته، وأسلموا أنفسهم لشهواتهم الذاتية. وهكذا فبإبتعادهم عن الله وصلوا إلى الفناء، إذ أن غياب الشركة مع الله تعنى الموت المطلق.

ويصف القديس أثناسيوس الحالة التي وصلت إليها البشرية بعد السقوط، والتي من أجلها نزل كلمة الله إلى عالمنا فيقول إن الكلمة " إذ رأى الجنس (البشري) العاقل يهلك، وأن الموت يملك عليهم بالفناء وإذ رأى أيضًا أن عقوبة التعدي (الموت) قد خلّدت الفناء فينا، وأنه من غير اللائق أن يبطل الناموس قبل أن ينفذ، وإذ رأى أيضًا عدم اللياقة فيما هو حادث بالفعل؛ وهو أن الخليقة التي خلقها هو بنفسه، قد صارت في طريقها إلى الفناء، وإذ رأى في نفس الوقت شر البشر المفرط، وأنهم يتزايدون فيه

<sup>&</sup>quot; تجسد الكلمة فصل ١.

شيئًا فشيئًا إلى درجة لا تطاق وضد أنفسهم، وإذ رأى أن كل البشر تحت سلطان الموت، فإنه رحم جنسنا وأشفق على ضعفنا وتراءف على

#### الخلق والتجسد:

لقد كان في علم الله السابق إمكانية سقوط الإنسان ونتائجه، كذلك أيضنًا عملية التجسد وحتميتها. فلقد خلق الله العالم بالكلمة وأيضًا لابد أن يخلُّصه بالكلمة، الذي به خلق العالم أو لا، وذلك لأن صفات الله التي لا يمكن أن تتغير أو تتبدل، لا تسمح بأن يؤخذ قرار التجسد والخلاص بعد أن يكون الإنسان قد سقط.

#### التجسد والتدبير الإلهى للخلاص:

إن نتائج السقوط هي موت الإنسان الذي ابتعد عن الله مصدر الحياة، وفقده لكل معرفة عن الله. لهذا كان لائقًا بصلاح الله أن يتدخل لإصلاح ما أفسده الإنسان " فلأجل قضيتنا تجسد كي يخلّصنا، وبسبب محبته للبشر قبل أن يتأنس ويظهر في جسد بشرى "١.

## لقد صار الموت حتمية والتجسد ضرورة:

فلم يكن ممكنًا لله أن يتراجع عن حُكمه على الإنسان بالموت إن أخطأ، ولم يكن أيضًا ممكنًا أن يهمل الله ولا يبال بهلاك البشرية وفنائها. فعدم الإهتمام كان سيُظهر الله وكأنه ليس صالحًا، والتراجع كان سيُبين وكأن طبيعة الله غير ثابتة.

فإن كان الأمر هكذا، فقد صار الموت حتميًا، وتجسد كلمة الله وحده

وهنا يوضح القديس أثناسيوس لماذا كان لائقًا أن يتخذ الكلمة جسدًا بشريًا كأداة ليخلص بها الإنسان، ويستبعد أي وسيلة أو طريق آخر، يمكن أن تكون وسيلة لفداء الإنسان وخلاصه:

فأولاً: يوضح عدم كفاية التوبة كي يعود الإنسان إلى عدم الفساد والخلود فيقول: " التوبة تعجز عن حفظ أمانة الله، لأنه لن يكون الله صادقًا إن لم يظل الإنسان في قبضة الموت، (لأنه تعدى فحُكم عليه بالموت كقول الله الصادق). ولا تقدر التوبة أن تغير طبيعة الإنسان، بل كل ما تستطيعه هو أن تمنعهم عن أعمال الخطية "١.

إن مأساة سقوط الإنسان تكمن في أن ما فعله لم يكن مجرد عمل خاطئ، بل كان بالحرى عمل خاطئ تبعه الموت والفساد، لأنه وكما يقول القديس أثناسيوس: " لو كان تعدى الإنسان مجرد عمل خاطئ ولم يتبعه فساد؛ لكانت التوبة كافية "١. إن ما جعل التجسد ضرورة؛ هو أنه بعدما حدث التعدى على وصية الله " تورط البشر في ذلك الفساد الذي كان هو طبيعتهم، ونزعت منهم نعمة مماثلة صورة الله "". هذه النعمة التي كانت تمكنهم من أن يبقوا في شركة الحياة وعدم الفساد.

ا تجسد الكلمة فصل ١/٨.

تجسد الكلمة فصل ٤/٣.

<sup>&#</sup>x27; تجسد الكلمة فصل ٢/٣.

٢ تجسد الكلمة فصل ٧/٤.

<sup>&</sup>quot; المرجع السابق.

ثانيا: في موضع آخر يُجيب القديس أثناسيوس على الذين لا يرون ضرورة لتجسد الله الكلمة، بل ويهزأون من ظهوره الإلهى بيننا، ويقولون: لماذا لم يُتمم الله أمر خلاص البشرية بإصدار أمر بدون أن يتخذ كلمته جسدًا، أى بنفس الطريقة التي أوجد بها البشرية؟ على هؤلاء يرد القديس أثناسيوس قائلاً: " في البدء لم يكن شئ موجودًا بالمرة، فكل ما كان مطلوبًا هو مجرد نطق مع إرادة (إلهية) لإتمام الخلق، ولكن بعد أن خلق الإنسان وصار موجودًا استدعت الضرورة علاج ما هو موجود، وليس ما هو غير موجود "أ. ثم يستطرد قائلاً: " لأن الأشياء غير الموجودة لم تكن غير موجود "أ. ثم يستطرد قائلاً: " لأن الأشياء غير الموجودة لم تكن أمر، ولكن الإنسان (المخلوق) الذي كان موجودًا فعلاً وكان منحدرًا إلى أمر، ولكن الإنسان (المخلوق) الذي كان موجودًا فعلاً وكان منحدرًا إلى أن يأتي الكلمة "أ.

ثالثا: يشير القديس أثناسيوس إلى أنه لا البشر ولا الملائكة، كانوا قادرين على تجديد خلقة الإنسان على مثال الصورة، وذلك لأن الإنسان هو مجرد مخلوق على مثال تلك الصورة، وليس هو الصورة نفسها، كما أن الملائكة ليسوا هم صورة الله".

رابعًا: وأخيرًا يوضح القديس أثناسيوس أنه كى يصير كلمة الله معروفًا مرة أخرى بين البشر وبه يُعرف الآب، لم يكن التناسق بين أعمال الخليقة كافيًا، ولم تعد الخليقة وسيلة مضمونة بعد فيقول: " لو كانت الخليقة كافية، لما حدثت كل هذه الشرور الفظيعة، لأن الخليقة كانت موجودة

بالفعل، ومع ذلك كان البشر يسقطون في نفس الضلالة عن الله "أ. لقد سبق وأن أعطى الله للبشر إمكانية أن يعرفوه عن طريق أعمال الخليقة. أما الآن وبعد السقوط، فإن " هذه الوسيلة لم تعد مضمونة وبالتأكيد هي غير مضمونة لأن البشر أهملوها سابقًا، بل إنهم لم يعودوا يرفعوا أعينهم إلى فوق بل صاروا يشخصون إلى أسفل "٢.

وبعد أن أوضح القديس أثناسيوس عجز كل من هذه الوسائل عن تحقيق الخلاص للبشرية، يكشف عن قدرة الكلمة وحده \_ الذي ظهر في الجسد \_ على إتمام هذا الفداء العظيم فيقول: " إنه لم يكن ممكنًا أن يُحول الفاسد إلى عدم فساد إلا المخلّص نفسه، الذي خلق منذ البدء كل شئ من العدم، ولم يكن ممكنًا أن يعيد خلق البشر، ليكونوا على صورة الله إلا الذي هو صورة الآب، ولم يكن ممكنًا أن يجعل الإنسان المائت غير مائت إلا ربنا يسوع المسيح الذي هو الحياة ذاتها. ولم يكن ممكنًا أن يُعلّم البشر عن الآب، ويقضى على عبادة الأوثان إلا الكلمة الذي يضبط الأشياء، وهو وحده الابن الوحيد الحقيقى "".

وفي عبارات رائعة يعطى المعنى العميق لمفهوم الفداء حسب ما تُعلّم به الكنيسة الشرقية فيقول: " ولما كان من الواجب وفاء الدين المستحق على الجميع، إذ كان الجميع مستحقين الموت فلأجل هذا الغرض جاء المسيح بيننا. وبعدما قدّم براهينًا كثيرة على ألوهيته بواسطة أعماله في الجسد، فإنه قدّم ذبيحته عن الجميع، فأسلم هيكله للموت عوضًا عن

ا تجمد الكلمة فصل ٤٤/٢.

<sup>&</sup>quot; تجسد الكلمة فصل ٤٤/٣.

<sup>&</sup>quot; انظر تجسد الكلمة فصل ١٣/٧٠.

ا تجسد الكلمة فصل ١١/٥.

<sup>&</sup>quot; تجسد الكلمة فصل ١٤/٧.

<sup>&</sup>quot; تجسد الكلمة فصل ١/٢٠.

الجميع، أولاً: لكى يبررهم ويحررهم من المعصية الأولى، ثانيًا: لكى يثبت أنه أقوى من الموت، مُظهرًا جسده الخاص أنه عديم الفساد، وأنه باكورة لقيامة الجميع "\.

### لن كتب القديس أثناسيوس مقالة تجسد الكلمة؟

مقالة " تجسد الكلمة " هي الجزء الثاني من كتاب كتبه القديس أثناسيوس ليكمل به الجزء الأول الذي يحمل عنوان " ضد الوثنيين ". المقالتان دفاعيتان كبيرتان ورد ذكرهما معًا في الكتابات الآبائية، فعلى سبيل المثـال يذكر القديس جيروم (ق٤) أنهما كتاب واحد من فصلين " Adversus genetes Libri dou ".

وفي الواقع أنه رغم أن كل من المقالتين يحمل عنوانًا مختلفًا، إلا أنه توجد علاقة بين محتوى هاتين المقالتين. ويشير القديس أثناسيوس بنفسه إلى هذه العلاقة في بداية هذه المقالة الثانية عندما يقول " اكتفينا بما أوضحناه في بحثنا السابق مع أنه قليل من كثير، ببيان ضلال الأمم في عبادة الأوثان وخرافاتها ... وأيضًا بعد أن أشرنا قليلاً لبعض الأمور عن ألوهية كلمة الآب وتدبيره لكل الأشياء ""، كما يقول أيضًا لمن يكتب له: " يلزم أن تستحضر للذاكرة كل ما سبق أن قيل (يقصد المقالة ضد الوثنيين)، حتى تستطيع أن تدرك سبب ظهور كلمة الآب، كلي العظمة والرفعة في الجسد ".

يوجّه القديس أثناسيوس كلامه في مقالة " تجسد الكلمة " لقارئ ما لا يذكر اسمه بالتحديد بل يدعوه " بالطوباوى " أ، و " بالمحب للمسيح " ويضفه بأن لديه غيرة للدراسة والتعلّم ". ويخصه بالتعاليم التي تضمنتها الفصول من (١-٣٢)، لذا يدعوه في بداية الفصل الأول قائلاً: " تعال اليها الطوباوى \_ يا محبًا للمسيح بالحقيقة، لنتتبع الإيمان الحقيقي، ونتحدث عن كل ما يتعلّق بتأنس الكلمة، ونبيّن كل ما يختص بظهوره الإلهي عن كل ما ينتا" أ. غير أن الظهور الإلهي أو التجسد الإلهي كان موضوع سخرية واستهزاء لكل من اليهود واليونانيين (الأمميين)، لذا نجد أن القديس أثناسيوس يخصص الفصول (٣٣ ـ ٠٠٠) لدحض عدم إيمان اليهود بالمسيح كلمة الله الذي قد جاء في الجسد. والفصول (١٤ ـ ٥٠) للرد على دعاوى اليونانيين \_ وهم مَن كان يدعوهم القديس أثناسيوس " غير المؤمنين " أسعدم إمكانية تجسد كلمة الله باعتباره عملاً غير لائق بالله.

وربما توقع القديس أثناسيوس أن يقرأ كتابه هذا ليس فقط غير المسيحيين، بل والمسيحيون أيضًا، إذ يقول في مطلع الفصل ٢٥ " وهذا يكفى للرد على الذين هم من خارج الذين يحشدون المجادلات ضدنا، ولكن لو أراد أحد من شعبنا أن يسأل لا حبًا في الجدل بل حبًا في التعليم..الخ .

<sup>2</sup> De viris illustribus 87.

ا تجسد الكلمة فصل ٢/٢٠.

<sup>&</sup>quot; تجسد الكلمة فصل ١/١.

أ تجسد الكلمة فصل ١/٣.

ا تجسد الكلمة فصل ١/١.

تجسد الكلمة فصل ١/١.

<sup>&</sup>quot; تجسد الكلمة .

<sup>1</sup> تجسد الكلمة فصل ١/١.

<sup>°</sup> فصل ۱/۲.

١/٢٥ فصل ١/٢٥.

لذلك يمكننا القول أن هذا العمل لم يوجهه القديس أثناسيوس لأحد بالتحديد مثلما فعل في رسائله اللاحقة الموجهة إلى أشخاص بعينهم مثل سرابيون ومكسيموس وابكتيتوس وأدلفيوس وغيرهم، بل كان موجهًا لجمهور من الشعب داخل الكنيسة وخارجها. وفي توجيه مقاله إلى كل من المسيحيين واليهود والوثنيين لم يكن القديس أثناسيوس هو أول من وسع نظاق الدفاع المسيحى التقليدي وتفنيد الوثنية، إذ أنه بعد مرسوم التسامح الصادر عام ١١٣م والمعروف بمرسوم ميلانو، كانت الغالبية العظمى من شعب الإمبراطورية الرومانية مازالت تنتمى للوثنية. فكتب أوسابيوس أسقف قيصرية (٢٦٠\_٢٩٩م) العديد من الكتب، بهدف أن يربح هذا الشعب. ومن أشهر هذه الكتب " التمهيد للإنجيل " و " برهان الإنجيل "، وكان الغرض من هذه الأعمال أن يقرأها من قد اعتنق المسيحية. وكان تأثير أوسابيوس على القديس أثناسيوس واضحًا وذلك في تفاصيل معينة، وأيضًا في طريقة مناقشة وعرض الأفكار '. لكن الإختلاف في الرأى بينهما كان عنيفًا حول المسائل المتعلّقة بدور الإمبراطور في الكنيسة وأيضًا استقامة آراء آريوس، وتعاليم وقرارات مجمع نيقية. فلقد كان يوسابيوس صديقًا للامبراطور ومؤيدًا لتدخله في الأمور الكنسية ومناصرًا لآريوس في تعاليمه، ورفضه لتعبير هوموسيوس. بل إنه لم يوقع على قرارات مجمع نيقية إلا بأمر الإمبراطور نفسه".

لذلك يرى بعض المهتمين بالدراسات الآبائية أن القديس أتناسبوس قد تعمد محاكاة أسلوب كتابات يوسابيوس الواسعة الانتشار وخصوصًا كتاب " الظهور الإلهى " الذي عرض فيه يوسابيوس ـ وبشكل دفاعى ـ عمل كلمة الله قبل التجسد حسب فكره وتعاليمه. ولهذا أراد القديس أثناسيوس من خلال مقاله هذا عرض التعليم الأرثوذكسى عن شخص السيد المسيح ومفهوم الفداء.

### متى كتب القديس أثناسيوس مقاله تجسد الكلمة؟

يعتبر معظم العلماء تقريبًا أن كتاب "ضد الوثنيين "و" تجسد الكلمة " هو أول ما كتبه القديس أثناسيوس، غير أن الآراء تختلف حول زمن كتابته. فبسبب عدم وجود أى ذكر فيه للهرطقة الآريوسية تلك التي دحضها البابا أثناسيوس الرسولي بكل قوة في كتاباته العقيدية الأخرى، فقد افترض الكثيرون أن هذا الكتاب قد كُتب قبل عام ٣٢٣م. غير أنه توجد شواهد كثيرة تناهض هذا الرأى منها:

أولاً: أن القديس أثناسيوس يشير في كتابه هذا إلى " أولئك الذين يريدون أن يقسموا الكنيسة "\". وقد تشير هذه العبارة إلى الإنشقاق الذي حدث قبل مجمع نيقية والذي تزعمه ميليتوس مطران أسيوط، إلا أن القديس أثناسيوس كان يستخدم هذه العبارة دائمًا في كتاباته الأخرى مشيرًا بها إلى الآريوسية. وترتبط هذه العبارة في مقالة " تجسد الكلمة " بمفهوم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. J. Rondeau, "une nouvelle preuve de l'influence littéraire d'Eusèbe de Césarée sur Athanase: l'interprétation des psaumes "Recherches de Science religieuse 56 (1968) 385-434.

<sup>&</sup>quot; معظم محتوى هذا الكتاب هو اعادة لما جاء في الكتابين الدفاعيين " التمهيد للإنجيل " و " برهان الإنجيل ".

 $<sup>^{1}</sup>$  Σ . παπαδόπουλου, πατρολογία Β΄. Αθῆναι 1990.σ.126.

ا تجسد الكلمة فصل ٢٤/٤.

جسد المسيح الغير منقسم'، وهو موضوع نجده فقط في الرسائل الفصحية التي كتبت قبل وبعد نفى البابا أثناسيوس لأول مررة وذلك في عام أثناسيوس قد كتب أثناسيوس قد كتب

ثانيًا: لقد قصد القديس أثناسيوس أن تكون طريقة الكتابة ومناقشة الأفكار في كتابه "ضد الوثنيين "و" تجسد الكلمة "، مشابه لكتاب الثيوفانيا الذي كتبه يوسابيوس أسقف قيصرية، كما سبق القول. وكان يوسابيوس قد كتب كتابه هذا قبل عام ٣٣٥م، وبعد أن كان الإمبراطور قسطنطين قد انفرد بالامبراطورية في عام ٣٢٣م.

وأخيرًا فهناك عبارة ذكرها القديس أثناسيوس في كتابه "ضد الوثنيين " و " تجسد الكلمة "أ تدل على أن هذه المقالة قد كُتبَت قبل وفاة قسطنطين في عام ٣٣٧م وكان قسطنطين هو آخر إمبراطور صدر الحكم رسميًا باعتباره إلهًا.

ثالثًا: يذكر القديس أثناسيوس في بداية الجزء الأول من كتابه هذا، أنه

القديس أثناسيوس الرسولي

٢٦م

لم يكن بين يديه " في الوقت الحاضر مؤلفات معلّمينا لنبعث إليك كتابة ما تعلّمناه منهم عن الإيمان "\. يقود هذا القول إلى التساؤل: إن كان القديس أثناسيوس قد كتب هذه المقالة وهو شماسًا للبابا الكسندروس، فكيف لم يكن متاحًا له إمكانية الوصول لمثل هذه الكتب الهامة وهو الشماس الواعد في الكنيسة؟

الأرجح أنه يكون قد كتب هذه المقالة وهو بطريرك وفي فترة نفيه الأول ما بين عامى ٣٣٥ إلى ٣٣٧م، وكان النفى هو السبب في عدم توافر هذه المؤلفات بين يديه عند كتابته لهذه المقالة وهو في المنفى. وهذا الرأى يؤيده ليس فقط العالم Tillemont في القرن ١٨، بل أيضًا كثيرون من العلماء المحدثين مثل Ch. Kannengiesser ، Schwartz.

#### النص اليوناني في المخطوطات

بعد انتقال القديس أثناسيوس، حاول الكثيرون من أتباع الهراطقة استغلال اسمه وكتاباته لترويج أفكارهم المضللة". لهذا تداولت بعضًا من كتابات هذا الأب المعلّم في نسختين. النسخة الأصلية التي تعكس فكره وتعاليمه السليمة، ونسخة أخرى أجريت عليها تعديلات بالزيادة أو الحذف لخدمة أفكار وتعاليم معينة. فبالإضافة إلى رسالته إلى ابكتيتوس، والتي تداولت منها نسخة أخرى محرّفة بواسطة الأبوليناريون أ. نجد أيضًا أن المخطوطات العديدة قد احتفظت لنا بنصين لمقاله عن " تجسد الكلمة ".

المرجع السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ch. Kannengiesser, "L'témoignage des Lettres Festales de Saint Athanase sur La date de L'apologie Contre les paiens, sur L'incarnation du verbe ", Recherches de science religieuse 52 (1964), 91-100.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> R.W. Thomson, Athanasius, Contra Gentes and De Incarnatione. Oxford 1971. P.xxii.

<sup>&</sup>quot; ولا تعجب، بل لا تظن أن ما نقوله صعب التصديق، إذا ما قررنا أنه إلى عهد قريب \_ ولو لم تستمر هذه الحالة للآن \_ كان مجلس الشيوخ في الإمبراطورية الرومانية يصوت للأباطرة الذين حكموهم من البداية لكلهم أو لمن يشاعون ويقررون ليعطوهم مكانًا بين الآلهة ويأمرون بعبادتهم "ضد الوثنيين فصل ٥:٩.

ا ضد الوثنيين ١:٦.

 $<sup>^2</sup>$  Βλ. Π. Χρήστου: Ελληνική Πατρολογία. τόμος Γ΄. θεσσαλονοκή 1987. σ. 501.

<sup>3</sup> βλ: Σ. παπαδόπουλου, πατρολογία β΄, Αθηναι 1990, σ: 310.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> R.W. Thomson. Ibid.p. xxviii.

نص مطول وهو المشهور والثابت نسبه للقديس أثناسيوس والذي أجريت عليه دراسات نقدية عديدة، وتم نشره وترجمته لكثير من اللغات، ونص آخر مختصر وقصير '، بينت الأبحاث عدم أصالته، وأنه قد أضيفت له بعض الكلمات والعبارات، وحذفت الأخرى لتعضيد تعاليم لم يعلم بها القديس أثناسيوس .

#### النص اليوناني المنشور

تم نشر النص المطول لمقالة " تجسد الكلمة " في عدة طبعات نقدية، وأيضًا تم نشر دراسات وترجمات لها بعدة لغات منها اليونانية الحديثة والإنجليزية والفرنسية والألمانية؛ وذلك بالإضافة إلى النص المنشور في مجموعة باترولوجيا ميني مجلد ٢٥ باللغة اليونانية.

#### هذه الترجمة:

دبر الله في صلاحه أن يكون عنوان الرسالة التي قدّمتها وحصلت بها على درجة الدكتوراه من كلية اللاهوت بجامعة أثينا عام ١٩٩٤، هو:

> القديس أثناسيوس الرسولي مصدر التعاليم اللاهوتية للأسقف بولس البوشي أسقف مصر (ق ١٣) (عن التجسد) ".

تطلب الإعداد لهذه الدراسة القراءة الدقيقة لكتابات القديس أثناسيوس

تجسد الكلمة

باللغة اليونانية، وخصوصنًا ما كتبه عن تجسد الكلمة، بالإضافة إلى الدراسات التي تمت على هذه النصوص، وحول هذا الموضوع العميق سواء ما جاء باللغة اليونانية أو بلغات أخرى.

ولأن الدراسة اعتمدت في \_ الجزء الثاني منها \_ على مقارنة النصوص وتحليلها لاهوتيًا ولغويًا، لإيضاح تأثير تعاليم القديس أثناسيوس اللاهوتية على تعاليم الأسقف بولس البوشي. فقد كان لزامًا على أن أنقل إلى اليونانية كل ما كتبه البوشي باللغة العربية عن التجسد. وهكذا إنشغلت لفترة كافية بنص مقالة " تجسد الكلمة " للقديس أثناسيوس ومقالة " التجسد "

كانت الترجمة التي قام بها الأب الموقر المنتيح القمص مرقس داود لمقالة " تجسد الكلمة " للقديس أثناسيوس من عن الإنجليزية من ضمن النصوص التي قرأتها أثناء الدراسة. وكان قد سبق لى قراءتها قبل ذلك بسنوات عديدة، غير أن القراءة هذه المرة كانت مختلفة، فقد كان أمامي النص الأصلى باللغة اليونانية، وليس النص الإنجليزي الذي صدر عام ١٩٩١م والذي ترجم عنه \_ وبكل إتقان ودقة \_ المتنيح القمص مرقس

والترجمة التي بين أيدينا هي محاولة أمينة لنقل نص يوناني محقق لهذه المقالة الهامة، وقد دعمنا الترجمة بهوامش وتعليقات على النص كنا قد سجلناها أثناء اعداد الرسالة. وقد احتفظنا بمقدمات الفصول التي جاءت

cf: J. Quasten, Patrology. vol III. P.25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ch. Kannengiesser, Athanase d'Alexandrie sur L'incarnation du verbe, sources Chrétiennes. N°.199. Paris 1973.p32.

موريس فلتس: القديس أثناسيوس الرسولي مصدر التعاليم اللاهوتية للأسقف بولس البوشي. أسقف مصر (ق ١٣) عن التجسد. رسالة دكتوراه باللغة اليونانية، أثينا ١٩٩٤م.

<sup>&#</sup>x27; تجسد الكلمة للقديس أثناسيوس الرسولي \_ نقله إلى العربية القمص مرقس داود. صدر عن دار التأليف النشر للكنيسة الأسقفية بالقاهرة. الطبعة الثانية يناير ١٩٦٠م (الطبعة الأولى كانت سنة

#### الاختصارات

ВЕП

Βιβλιοθήκη Ἐλλήνων Πατέρων καί Ἐκκλησιαστικῶν Συγγραφέων (ἔκδ.; Αποστολικῆς Διακονίας τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ελλάδος), Αθῆααι 1955 ἐξ.

ЕПЕ

Έλληνες Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας, Πατερικαί ἐκδόσεις, « Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς », Θεσσαλονίκη 1972 ἐξ.

N.P.N.F

Nicene and Post-Nicene Fathers, Edited by Philip Schaff, D.D., LL. D. and Henry Wage, D.D. U.S.A. 1994.

Mansi

J.D. Mansi, Sacrorum Conciliorum nova et anplissima Collecti, Florenz 1759 è. é.

P.G.

J. P. Migne, Patrologiae Cursus completes, series Graeca, Paris 1857-1866.

س: الترجمة السبعينية للكتاب المقدس. م: مقدمة الكتاب. ف: فهارس.

تجسد الكلمة

في ترجمة القمص مرقس داود، إذ هي ملخصات جيدة لفصول المقالة، كما أبقينا أيضنًا على تقسيم وترقيم الفقرات بدون تغيير.

#### الترجمة العربية الحالية:

تمت ترجمة هذه المقالة عن النص اليوناني المنشور في مجموعة آباء الكنيسة اليونانية (EIIE) الصادرة في تسالونيكي ١٩٧٣ المجلد رقم ١ ص٢٢٦\_٣٧٥.

كما أننا رجعنا لهذه النصوص:

1- BEII 30, 75-121. (نص يوناني)

2- P.G. 25,96-197. (نص يوناني)

وأيضًا رجعنا للنصوص والترجمات التالية، كما استعنا بالدراسات المصاحبة لها لكتابة التعليقات على النص المترجم:

- 3- Charles Kannengiesser: Athanase d' Alexandrie, sur L' Incarnation Du Verbe, introduction, texte critique, traduction notes et index. Sources Chretiennes, vol. 199. Paris 1973.
- 4- E.P.Meijering: Athanasius, De incanation verbi, einleitung ubersetzung kommentar. Amsterdam 1989.
- 5- N.P.N.F, second series, vol 4, USA 1994, pp.36-67
- 6- Robert W. Thomson: Athanasius, Contra Gentes and de Incarnatione, Edition, and translation, Oxford 1971.

# II ـ القسم الثانى (القسم الرئيسى) التجسد والفداء ـ موت الكلمة بالجسد على الصليب وقيامته. (فصول ٦ ـ ٣٢)

#### ١- بالتجسد هزم الموت (الفصول ٦-١٠)

أ \_ بعد السقوط كان لابد لله أن يتدخل ليس فقط بسبب صلاحه، بل بسبب مسئوليته عن رعاية خليقته، ولو كان الله قد ترك البشر في الموت والهلاك لتعارض هذا مع صلاحه (فصل ٦).

ب \_ كان الله سيكون غير صادق، ولو كان الإنسان لا يموت بعد أن قال الله أنه سيموت إن أخطأ. والتوبة لا تصلح لخلاص الإنسان، فهى لا تغير طبيعته التي فسدت بالموت بعد السقوط. كلمة الله وحده هو القادر أن يأتى بالفاسد إلى عدم فساد، وهو وحده القادر أن يصون صدق الآب من جهة الجميع (فصل٧).

ج \_ لكى يستعيد للإنسان كينونته على صورته ومثاله اتخذ الكلمة جسدًا من العذراء مريم، لكى يقبل الموت فيه نيابة عن الكل وبهذا ينتصر على الموت (فصول ٨\_٩).

د \_ الكلمة اتخذ الجسد كأداة لإبطال الموت فيه. البراهين الكتابية على تجسد الكلمة (فصل ١٠).

## ٢ - التجسد جعل الله معروفًا مرة أخرى بين البشر (فصول ١١ - ١٩)

أ \_ فخلقة البشرية على صورة الله ومثاله، كانت تمكنها من معرفة الله، لكنها بالسقوط استبدلت معرفة الله وخدمته بخدمة الآلهة الغريبة (فصل ١١).

ب \_ وبواسطة التوافق والتناسق الحادث في الطبيعة، وعن طريق

#### عرض لحتويات المقالة:

تشمل المقالة على ٥٧ فصلاً يمكننا تقسيمها حسب مضمونها والعناصر الرئيسية التي جاءت بها إلى مقدمة وخمسة أقسام كالآتى:

#### مقدمة:

وجاءت في الفصل الأول وهي تلخيص لما سبق أن كتبه القديس أثناسيوس في الجزء الأول من الكتاب وهي مقاله " ضد الوثنيين ". ثم عرض هدف الجزء الثاني الذي هو مقاله " تجسد الكلمة ".

#### I ـ القسم الأول: الخليق والسقوط (فصول ٢ \_ ٥)

١ – دحض الأفكار الكاذبة للأبيكوريين عن الخلق والتعاليم الأفلاطونية الخاطئة عن الخليقة والماركونية عن الخالق (فصل ٢).

٢ — لقد خلق الله بسبب صلاحه العالم وخلق الإنسان على صورته ومثاله، وأعطاه إمكانية الحياة الأبدية، لو أنه أبقى الله في معرفته ولم يخالف الوصية (فصل٣).

" - بالسقوط فقد الإنسان هبة خلقته على صورة الله ومثاله وصار مصيره الى الموت والهلاك (فصل ٤).

٤ - وبعد السقوط تكاثرت الخطية جدًا (فصل٥).

٣- ضرورة وحتمية الموت والقيامة في اليوم الثالث (فصول ٢١ب-٢٦)

أ - الموت علانية (فصل ٢١). جسد المسيح لم ير فسادًا بسبب اتحاد الكلمة به (فصل ٢١ ب).

ب - السيد المسيح لم يهرب من الموت الذي فرضه عليه اليهود، بل قبل الموت بإرادته لأجل البشرية (فصل ٢٢).

ج - ضرورة الموت علانية على الصليب لإعلان حقيقة القيامة (فصل ٢٣).

د - ضرورة إحتمال الموت بالصليب، حتى يمكن البرهنة على أنه أقوى من كل صور الموت (فصل ٢٤).

هـ موت السيد المسيح على الصليب وحد في شخصه كل من اليهود والأمم ... وفتح لنا الأبواب الدهرية (فصل ٢٥).

و - القيامة في اليوم الثالث هو الوقت المناسب؛ لا قبل ذلك و لا بعد ذلك (فصل ٢٦).

٤ - إثباتات من الواقع على نصرة السيد المسيح على الموت بموته على الصليب وبقيامته (فصول ٢٧\_٣٢).

أ \_ بصليب السيد المسيح انتهى فزع الموت لدى المسيحيين، وأصبحوا مستعدين للموت إذا لزم الأمر (فصول ٢٧\_٢٠).

ب ـ التغيير في حياة المسيحيين نتيجة إيمانهم بالقيامة (فصول ٣٠-٣٢).

الأنبياء، فتح الله طرقًا أخرى تساعد الإنسان على معرفته، غير أن الإنسان لم يستخدم هذه الطرق ولا استغلها لمعرفة الله (فصل ١٢).

ج \_ فلو لم يستطع الإنسان أن يتعرف على الله، لكانت خلقة الإنسان على صورة الله ومثاله بدون هدف. ولهذا فكلمة الله إذ هو صورة الآب وهو الخالق، كان قادرًا على أن يعيد للإنسان معرفته بالله (فصل١٣).

د \_ وكان ذلك مستحيلاً أن يتم لا بواسطة البشر؛ لأنهم هم خُلقوا على مثال تلك الصورة، ولا بواسطة ملائكة لأنهم ليسوا صورًا لله، لهذا أتى كلمة الله بشخصه، كى يستطيع وهو صورة الآب، أن يجدد خلقة الإنسان على مثال تلك الصورة (فصل١٣).

هـ لم تعد شهادة الخليقة لخالقها ذات نفع للإنسان بعد أن طُمست بصيرته (فصل ١٤).

و \_ التجسد هو تنازل الله إلى ضعف البشرية، لكى يستطيع كل مَن يفكر أن الله قد حل في جسد مادى أن يدرك الحق عن طريق الأفعال التي يقوم بها الرب بواسطة جسده الخاص، وعن طريق الابن يدرك الآب (فصل ١٥).

ز \_ كلمة الله حاضر في كل الخليقة (فصل ١٦).

ح \_ الكلمة عندما اتخذ جسدًا، لم يُحدُّ في هذا الجسد، ولم ينتقص بطوله فيه (فصل١٧).

ط \_ الكلمة اتخذ جسدًا حقيقيًا واستخدمه كأداة، وبه ظهر أنه الخالق الحقيقي من خلال الأعمال المعجزية التي أتمها به (فصول ١٨\_١٩).

ى - تلخيص لما سبق عن أسباب ظهوره في الجسد (فصول ٢٠ \_ ٢١).

الجسد قابلاً للموت بحسب طبيعة الأجساد (فصل ٤٤).

د \_ تجسد الكلمة أبطل أعمال الآلهة الكاذبة التي أضلت الإنسان (فصل ٥٥).

#### ٢ ـ إثباتات مبنية على أمور تحدث بالفعل (٢٦ ـ ٥٥)

أ \_ منذ ظهور المسيح فإن عبادة الأوثان بَطلَت والشياطين طُردت، والسحرة والعرافين فُضحوا والفلسفة اليونانية كُشفت (فصول ٢٦\_٨٤١).

ب المسيح ليس مجرد إنسان وليس ساحرًا ولا شيطانًا، لكنه بألوهيته قد أبطل تعاليم الشعراء وضلالات الشياطين وحكمة اليونانيين (فصل ٤٨).

ج \_ أعمال السيد المسيح وهو في الجسد فاقت كل أعمال أسكيليبوس وهيرقل (فصل ٤٩).

د \_ المسيح فعل ما لم يفعله الفلاسفة: فقد أنقذ البشر من الهلاك والضلالات (فصل ٥٠).

هـ المسيح وحده هو الذي غير طباع البشر الوحشية وميلهم للقتل والحرب، إلى محبة السلام والفضيلة (فصول ٥١-٥٢).

و\_ أعمال السيد المسيح في الجسد تشهد لألوهيته (فصل٥٣).

ز \_ كلمة الله صار إنسانًا لكى يؤلهنا نحن وأظهر نفسه في جسد لكى نحصل على معرفة الآب غير المنظور (فصل ٥٤).

ح \_ ملخص لأعمال السيد المسيح القائم (فصل٥٥)

#### III ـ القسم الثالث: أدلة أخرى لحقيقة التجسد ضد دعاوى اليهود (فصول ٣٣ ـ ٤٠).

١ \_ نبوات من العهد القديم عن ميلاد المسيح (فصل٣٣).

٢ \_ نبوات من العهد القديم عن موت المسيح (فصل ٣٤).

٣ \_ نبوات من العهد القديم عن موت المسيح على الصليب (فصل ٣٥أ).

٤ \_ إثباتات أن النبوات التي جاءت في العهد القديم عن ميلاد الرب كانت تشير إلى ميلاد المسيح (فصول ٣٥ب \_ ٣٦).

معروفًا الله أن الأعمال التي أتمها السيد المسيح والتي جعلت الله معروفًا لدى البشر، قد تنبأ عنها العهد القديم (فصل٣٨).

آدلة بوقائع على أن النبوات قد تمت، وأنها لم تكن تشير إلى المستقبل. فأورشليم قد خربت، والتنبؤ قد بَطُل، ولا يوجد في إسرائيل اليهود كهنوت ولا مملكة. والأمم قد آمنوا (فصول ٣٩\_٥٠).

# IV ـ القسم الرابع: إثباتات على حقيقة التجسد ضد دعاوى اليونانيين (فصول ١٤ ـ ٥٠)

#### ١- إثباتات ببراهين معقولة (فصول١٥ \_ ٤٥)

أ \_ كون أن الكلمة ظاهر في كل الخليقة يجعل ظهوره في جزء من الخليقة \_ الذي هو الجسم البشرى \_ أمرًا معقولاً (فصول ٢١ \_ ٤٢).

ب - ظهور كلمة الله في جسد بشرى كان أمرًا حتميًا؛ لأن الإنسان وحده هو الذي أخطأ (فصل٤٣).

٦٣٦

ج - لو كان الموت قد أبعد عن الجسد بمجرد أمر من الكلمة، لبقى

#### الفصل الأول

مقدمة: موضوع هذه المقالة: اتضاع وتجسد الكلمة. التعليم عن الخلق بواسطة الكلمة. إتمام الآب خلاص العالم بواسطة ذاك الذي به خلقه أولاً (الكلمة).

الله الأمم في عبادة الأوثان وخرافاتها، وكيف كانت هذه الأوثان من طلال الأمم في عبادة الأوثان وخرافاتها، وكيف كانت هذه الأوثان من البدء من اختراعات البشر. وكيف كانت شرور البشر هي الدافع لابتكارهم عبادة الأوثان. والآن بعد أن أشرنا قليلاً لبعض الأمور عن ألوهية كلمة الآب وتدبيره لكل الأشياء وسلطانه وكيف أن الآب الصالح يضبط كل الأشياء بالكلمة وأن كل شئ به وفيه يحيا ويتحرك ، تعال للشياء الطوباوي لي محبًا للمسيح بالحقيقة لنتتبع الإيمان الحقيقي ونتحدث عن كل ما يتعلق بتأنس الكلمة ونبين كل ما يختص بظهوره الإلهي بيننا ، ذلك الذي يسخر منه اليهود ويهزأ به اليونانيون ، أما نحن فنسجد له رغم ضعفه الظاهري وذلك حتى تتقوى وتزداد تقواك به (أى بالكلمة).

٢ \_ فكلما ازداد الاستهزاء من غير المؤمنين، بالكلمة، يعطى هو شهادة أعظم عن ألوهيته. وكل ما يظن البشر أنه مستحيل، فإن الله يثبت

#### تجسد الكلمة

#### V - القسم الخامس ختام فصول ٥٦ -٥٧)

ا \_ أهمية الكتاب المقدس وتعاليم الكنيسة والتي منها نتكام عن تجسد المسيح وأيضًا عن ظهوره الثاني المجيد (فصل ٥٦).

٢ - طهارة النفس والحياة الصالحة تؤهلنا لدراسة ومعرفة الكتب المقدسة معرفة حقيقية (فصل ٥٧).

ا كلمة الآب ليست مثل كلمة البشر لأن الآب يضبط كل الأشياء بالكلمة، فهو خالق. انظر أيضنا فصل ٣/٣، ١/١٧، ٢/٤٦، ضد الوثنيين ١/٤١.

النظر القديس أثناسيوس: ضد الوثنيين ١/٣٥ .

<sup>&</sup>quot; أع١٧:١٨، انظر أيضنًا فصل ٢٨:١٧٠.

أ يقصد التجسد، حيث أن تعبير ظهوره الإلهى هو مرادف لمصطلح تجسد.

<sup>°</sup> انظر اکو ۱:۲۳.

أ استهزاء غير المؤمنين بالكلمة تجلى واضحًا في كلامهم عن موت الابن بالصليب. انظر فصول ٢١\_٢٠.

أنه ممكن '، وكل ما يسخر منه البشر، كأمر غير لائق '، هذا يجعله بصلاحه لائقًا. وكل ما يهزأون به \_ وهم يدّعون الحكمة \_ على أنه أعمال بشريّة فهذا كله يُظهره بقوته أنه أعمال إلهية ". وهكذا، فمن ناحية يحطّم عن طريق الصليب \_ الذي يُظن أنه ضعف \_ كل ضلالات عبادة الأوثان أ، ومن ناحية أخرى يُقنع بطريقة خفيّة أولئك الهازئين وغير المؤمنين، حتى يدركوا ألوهيته وسلطانه.

"— ولإيضاح هذه الأمور فإنه يلزم أن تستحضر للذاكرة كل ما سبق أن قيل (في المقالة ضد الوثنيين) حتى تستطيع أن تدرك سبب ظهور كلمة الآب ، كلّي العظمة والرفعة، في الجسد، ولكي لا تظن أن مخلّصنا كان محتاجًا بطبيعته أن يلبس جسدًا. بل لكونه بلا جسد بطبيعته، ولكونه هو الكلمة، فإنه بسبب صلاح أبيه ومحبته للبشر، ظهر لنا في جسد بشري لأجل خلاصنا .

٤ ـ والآن إذ نشرح هذا الأمر، فإنه يليق بنا أن نبدأ أو لا بالحديث عن خلقة الكون كله وعن الله خالقه "، وهكذا يستطيع المرء أن يُدرك أن تجديد

الخليقة تم بواسطة الكلمة الذي هو خالق الخليقة في البدء. وهكذا يتضح أنه

ليس هناك تناقض في أن يتمم الآب خلاص العالم بالكلمة الذي به خلق

انظر مت١٩:١٦.

انظر فصل ۲/۲.

انظر الفصول ۱۸،۱۸.

أ انظر فصل ٤٧. انظر أيضنا القديس أثناسيوس: ضد الوثنيين ١.

<sup>°</sup> ضد الوثنيين ٢/٤١.

انظر القديس أثناسيوس. المقالة الثالثة ضد الآريوسيين فقرة ٥٧.

لأجل خلاصنا " διὰ τήν ἡμῶν σωτηρίαν " . هذه العبارة وردت أيضًا في قانون الإيمان الذي أقرّه مجمع نيقية سنة ٣٢٥م. وكثيرًا ما يكرر القديس أثناسيوس هذا التعبير في هذا المقال. انظر الفصول ٣/٤، ٢/٤، ١/٥٢.

<sup>^</sup> سيتكلم القديس أثناسيوس عن هذا الأمر بالتفصيل في الفصول من ٦\_٨.

<sup>&#</sup>x27; تمثل هذه الجملة التي يختم بها القديس أثناسيوس الفصل الأول، تعليمًا أساسيًا له عن الخلاص وهو يرددها دائمًا في هذا الكتاب.

#### الفصل الثاني

دحض بعض الآراء الخاطئة عن الخلق: (١) (مذهب الابيكوريين) وهو القائل بأن الخلق تم مصادفة. لكن تعدد الأجسام والأجزاء يستلزم وجود قوة خالقة. (٢) (مذهب الأفلاطونيين) وهو القائل بوجود المادة من قبل. وهذا يُخضع الله للحدود البشرية ويجعله لا خالقًا بل صانعًا ميكانيكيًا. (٣) (مذهب الغنوسيين) ا وهو القائل بوجود خالق آخر، وهذا يشجبه الكتاب المقدس.

١\_ لقد فهم الكثيرون موضوع خلق الكون وجميع الموجودات بطرق مختلفة، وعبر كل منهم عن رأيه كما يحلو له. فقال بعضهم إن الأشياء كلها قد و جدت من تلقاء ذاتها وبمجرد الصدفة، كالأبيكوريين ، الذين في اعتمادهم على الأساطير يجزمون بأنه لا يوجد تدبير الهي لكل الأشياء، وهم بهذا يناقضون ما هو واضح كل الوضوح.

٢\_ فلو أن كل الأشياء قد وُجدت من نفسها وبدون تدبير، حسب اعتقادهم، لكان معنى ذلك أن هذه الأشياء قد و جدت في بساطة وتشابه وبدون اختلافات فيما بينها، وبالتالي كان يجب أن كل الأشياء تمثل جسمًا واحدًا شمسًا أو قمرًا. وفي حالة البشر كان يجب أن يكون الجسم كله عينًا أو يدًا أو رجلًا. ولكن الواقع غير ذلك فنرى الشمس شيئًا والقمر شيئًا آخر والأرض شيئًا مختلفًا. وفي الأجساد البشرية نرى الرجل شيئًا واليد شيئًا آخر والرأس شيئا مختلفا. فهذا الترتيب إذن يؤكد لنا أن هذه الأشياء لم

توجد من نفسها بل يدل على أن هناك علَّة سابقة عليها. ومن هذا الترتيب نستطيع أن ندرك الله الذي خلق كل الأشياء ودبرها .

٣- آخرون أيضًا من بينهم مثلاً العظيم عند اليونانيين أفلاطون ، علموا بأن الله خلق الكون من مادة موجودة سابقًا وغير مخلوقة"، وكأن الله لم يكن يقدر أن يصنع شيئا ما لم تكن المادة موجودة بالفعل، كالنجار \_ مثلا \_ الذي يجب أن يتوافر له الخشب لكي يستطيع أن يعمل.. لكنهم لا يدركون أنهم بقولهم هذا ينسبون الضعف لله. لأنه إن لم يكن هو سبب وجود المادة، بل يصنع الموجودات من مادة موجودة سابقًا، فهذا معناه أنه ضعيف، طالما أنه لا يقدر أن يصنع شيئًا من المصنوعات بدون (توفر) المادة. تمامًا مثل النجار فإنه يعتبر ضعيفًا لأنه لا يستطيع أن يصنع شيئًا من احتياجاته بدون توفر الأخشاب لديه.

٤ ـ وطبقا لهذا الافتراض فإن الله لم يكن يستطيع أن يصنع شيئًا (قط) لو لم تكن المادة موجودة سابقا. وكيف يمكن أن يسمى بارئا وخالقًا، لو أنه كان يستمد قدرته على الخلق من مصدر آخر، وأعني بذلك من المادة ؟ \* فلو كان الأمر هكذا، لكان الله حسب فكرهم مجرد عامل فني يصنع المادة الموجودة لديه دون أن يكون هو سبب وجودها ولا يكون خالقًا للأشياء من العدم. ولا يمكن أن يسمى الله خالقًا بالمرة، ما لم يكن قد خلق المادة نفسها

وهم أصحاب مذهب "المعرفة" الذين كانوا يعتقدون أيضنًا أن الخلاص يأتي بالمعرفة.

ا هم أتباع ابيكوروس الفيلسوف الوثني الذي ولد سنة ٢٤١ ومات سنة ٢٧٠ ق.م. ويرد القديس أثناسيوس على أفكار الابيكوريين \_ بدون أن يذكر أسماءهم \_ في دفاعه عن قانون إيمان مجمع نيقية. فصل ١٩ وأيضًا في كتابه عن مجمعي أرمينيا وسيلفكيا. فقرة ٣٥.

ا انظر القديس أثناسيوس : ضد الوئنيين. فصول ٢٨، ٣٥، ٣٧.

ل انظر أفلاطون: Τίμαιος 2ge (٢٩٥ ق.م Τίμαιος 2ge ويشير القديس أثناسيوس إلى أفلاطون الذي كان يفتخر بمعرفته بالله، إلا أن إيمانه لم يكن بالله الخالق، وهكذا فإنه لم يكن يعبد الله الحي بل الإلهة أرطاميس كأحد الآلهة التي اخترعتها البشر. انظر: ضد الوثنيين. فصل ١٠/٤.

<sup>&</sup>quot; انظر القديس أنتاسيوس ضد الآريوسيين المقالة الثانية. فصل ٢٢.

<sup>·</sup> انظر القديس أثناسيوس. الدفاع عن قانون إيمان مجمع نيقية. فصل ١١.

#### الفصل الثالث

العقيدة السليمة. خلقة الكائنات من العدم لسبب فرط جود الله وكرمه. خلقة الإسان أعلى من سائر الكائنات ولكن دون أن تكون له المقدرة على الاستمرار حيّا بدون الله. العطية السامية الممتازة التى منحت له أن يكون على صورة الله ومثاله مع وعده بالسعادة بشرط احتفاظه بالنعمة.

ا هذه إذن هي أساطيرهم'. أما التعليم الإلهي والإيمان بالمسيح فإنهما يُظهران هذه الأساطير أنها كفر. فالكائنات لم توجد من تلقاء نفسها لأن هناك تدبيرًا سابقًا على وجودها. كما أنها لم تُخلق من مادة موجودة سابقًا، لأن الله ليس ضعيفًا. لكن الله خلق كل شئ بالكلمة من العدم وبدون مادة موجودة سابقًا، كما يقول على لسان موسى " في البدء خلق الله السموات والأرض"، وأيضًا في كتاب "الراعي" الكثير النفع " قبل كل شئ آمن بالله الواحد الذي خلق ورتب كل الكائنات وأحضرها من العدم إلى الوجود "؛

٢ ـ وهذا ما يشير إليه بولس قائلاً: "بالإيمان ندرك أن العالمين أنشئت بكلمة الله حتى لم يتكون ما يُرى مما هو ظاهر "°.

التي منها خُلقت المخلوقات.

٥ وهناك هراطقة أيضًا يتوهمون لأنفسهم خالقًا آخر لكل الأشياء غير أبي ربنا يسوع المسيح وهم بهذا يبرهنون على منتهى العمى. لأن الرب كان يقول لليهود "أما قرأتم أن الذي خلق من البدء خلقهما رجل وأنثى وقال من أجل هذا يترك الرجل أباه وابنه ويلتصق بامرأته و يكون الإثنان جسدًا واحدًا". وبعد ذلك يقول مشيرًا إلى الخالق "فالذي جمعه الله لا يفرقه إنسان" فكيف يدّعي هؤلاء بأن الخليقة غريبة عن الآب؟ أو عندما يقول يوحنا في اختصار شديد إن "كل شئ به كان وبغيره لم يكن عندما يقول يوحنا في اختصار شديد إن "كل شئ به كان وبغيره لم يكن شيءُ مما كان" فكيف يمكن أن يكون خالق آخر سوى الله أبي المسيح؟

<sup>&#</sup>x27; يقصد القديس أثناسيوس التعاليم الخاطئة التي يخترعها البشر عن الله، وفي المقابل يوجد التعليم الإلهى الموحى به. انظر المقالة الثانية ضد الآريوسيين. فقرة ٣٤ حيث يذكر القديس أثناسيوس بعضًا من هذه الهرطقات.

١:١ ك ٢

<sup>&</sup>quot; يكرر القديس أثناسيوس رأيه بنفع هذا الكتاب في الرسالة الفصحية. رقم ٣٩.

أكتاب الراعى لمؤلفه هرماس ١/١.

٠ عب ١١:٣.

ا يقصد الغنوسيين و على وجه الخصوص ماركيون. انظر أيضًا القديس أثناسيوس: ضد الوثنيين. فصل ٦ حيث يفند تعاليم ماركيون.

مت ١٩:٤- وربما استخدم القديس أثناسيوس هذا الشاهد للرد على فكر خاطئ آخر لأتباع ماركيون إذ كانوا ينادوا بتحريم الزواج.

<sup>&</sup>quot; يو ٢:١ استخدمت هذه الآية بواسطة القديس ايريناوس للرد أيضًا على تعاليم ماركيون (انظر ضد الهرطقات ٢/٢، ٤). إذ أن ماركيون كان يعلّم بأن الله الخير قد خلق الأشياء غير المنظورة والسماء الثالثة وإله العهد القديم خلق الأشياء المنظورة، وهنا يرد القديس أثناسيوس بأن الله خلق كل شئ بالمسيح.

"— الله صالح بل هو بالأحرى مصدر الصلاح. والصالح لا يمكن أن يبخل بأى شئ وهو لا يحسد أحدًا حتى على الوجود". ولذلك خلق كل الأشياء من العدم بكلمته يسوع المسيح ربنا، وبنوع خاص تحنن على جنس البشر". ولأنه رأى عدم قدرة الإنسان أن يبقى دائمًا على الحالة التي خُلق فيها، أعطاه نعمة إضافية، فلم يكتف بخلق البشر مثل باقي الكائنات غير العاقلة على الأرض، بل خلقهم على صورته وأعطاهم شركة في قوة كلمته حتى يستطيعوا بطريقة ما، ولهم بعض من ظل (الكلمة) وقد صاروا عقلاء"، أن يبقوا في سعادة ويحيوا الحياة الحقيقية، حياة القديسين في الفردوس".

٤ ـ ولكن لعلمه أيضًا أن إرادة البشر يمكن أن تميل إلى أحد الاتجاهين

فردوسه وأعطاهم وصية حتى إذا حفظوا النعمة واستمروا صالحين عاشوا في الفردوس بغير حزن ولا ألم ولا هم بالإضافة إلى الوعد بالخلود في السماء. أما إذا تعدوا الوصية وارتدوا (عن الخير) وصاروا أشرارًا فليعلموا أنهم سيجلبون الموت على أنفسهم حسب طبيعتهم، ولن يحيوا بعد في الفردوس، بل يموتون خارجًا عنه و يبقون إلى الأبد في الفساد والموت .

(الخير أو الشر) سبق فأمن النعمة المعطاة لهم بوصية ومكان، فأدخلهم في

٥ وهذا ما سبق أن حذرنا منه الكتاب المقدس بفم الله قائلاً: " من جميع شجر الجنة تأكل أكلاً وأما شجرة معرفة الخير والشر فلا تأكل منها لأنك يوم تأكل منها موتًا تموت "٥. "وموتًا تموت" لا تعني بالقطع مجرد الموت فقط، بل البقاء في فساد الموت إلى الأبد.

<sup>&#</sup>x27; ذكر القديس أثناسيوس هذا التعبير في المقال السابق (ضد الوثنيين) فصل ١؛ وبأكثر وضوح: "والصالح لا يمكن أن يحسد (أحدًا) على أى شئ، ولهذا السبب فإنه لا يمكن أن يحسد أحدًا حتى على الوجود، بل يُسَر أن يوجد الجميع ليتمكن أن يُظهر لهم محبته للبشر".

يرد على ما جاء عند أفلاطون في τὶμαιος انظر أيضًا القديس أثناسيوس: ضد الوثنيين. فصل ٤٠.

انظر فصل ۱/۱۱.

أ تك ٢١:١٦-٢٧ انظر أيضنا القديس أثناسيوس: ضد الوثنيين. فصل ٣٤/٣.

<sup>°</sup> انظر القديس أثناسيوس: ضد الوثنيين. فصل ٢/٢.

الربط بين كون الإنسان له شركة في قوة الكلمة وبين كونه عاقلاً وحكيمًا هو تعليم اسكندرى منذ عصر فيلو ويشرح القديس أثناسيوس هذا الأمر في المقالة الثانية ضد الآريوسيين. فقرات ٧٨-٨١ انظر: ضد الوثنيين ٢/٤ ويذكر القديس أثناسيوس فرح حياة الفردوس في عدة مواضع من كتاباته، والجدير بالذكر أنه يرى أن الإنسان في مرتبة الملائكة وأن الفردوس هو موضع القديسين وكثيرًا ما ربط بين الفردوس والأديرة واصفًا إياها بأنها مواضع سكنى إلهية، انظر: الرسالة وكثيرًا ما ربط بين الفودوس والأديرة واصفًا إياها بأنها مواضع سكنى إلهية، انظر: الرسالة الفصحية ٢٩، حياة أنطونيوس ٤٤، الرسالة إلى الرهبان.

النظر المقالة الأولى ضد الآريوسيين. فقرة ٥٢ حيث يميّز بين كلمة الله غير المتغير والبشر ذوى الطبيعة المتغيرة. انظر أيضًا المقالة الثالثة ضد الآريوسيين. فقرة ٦٦، ٦٦.

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> في المقال ضد الوثنيين ٢/٤ يعبر القديس أثناسيوس بطريقة رمزية عن المكان الذي كان يعيش فيه آدم فيقول: ".. في المكان الذي كان فيه الذي دعاه القديس موسى رمزيًا بالجنة ".

<sup>&</sup>quot; انظر ضد الوثنيين ٢١/٣.

أ انظر ضد الوثنيين ٣/٣\_٤.

<sup>،</sup> تك ۲:۲۱\_۷۱.

#### الفصل الرابع

مقدمة الفصلين الرابع والخامس. إن خلقتنا والتجسد الإلهى متصلان أحدهما بالآخر اتصالاً وثيقًا. وكما أنه بكلمة الله خُلِق الإنسان من العدم إلى الوجود ثم نال نعمة الحياة الإلهية، كذلك بخطية واحدة خسر الإنسان تلك الحياة، وجلب على نفسه الفساد، وامتلأ العالم بالخطية والشقاء.

ا\_ وربما تتساءل، لماذا بينما نقصد أن نتحدث عن تجسد الكلمة، فإننا نتحدث الآن عن بداية خلق البشرية؟ لكن إعلم أن هذا الحديث أيضًا يتصل بهدف هذا المقال.

٢\_ لأنه من الضروري عندما نتحدث عن ظهور المخلّص بيننا، أن نتحدث عن بداية خلق البشر، ولكي تعلم أن نزوله إلينا كان بسببنا، وأن تعدّينا استدعى تعطف الكلمة، لكي يأتي الرب مسرعًا لمعونتنا، ويظهر بين البشر.

"\_ فلأجل قضيتنا تجسد لكى يخلّصنا، وبسبب محبته للبشر قبل أن يتأنس ويظهر في جسد بشري .

٤\_ وهكذا خلق الله الإنسان وكان قصده أن يبقى في غير فساد". أما البشر فإذ احتقروا التفكير في الله ورفضوه، وفكروا في الشر وابتدعوه

لأنفسهم كما أشرنا أولاً ، فقد حكم عليهم بحكم الموت الذي سبق إنذارهم به، ومن ذلك الحين لم يبقوا بعد كما خُلقواً ، بل إن أفكارهم قادتهم إلى الفساد وملك عليهم الموت. لأن تعدي الوصية أعادهم إلى حالتهم الطبيعية، حتى أنهم كما وُجِدوا من العدم هكذا أيضًا بالضرورة يلحقهم الفناء بمرور الزمن .

٥- فإن كانوا وهم في الحالة الطبيعية - حالة عدم الوجود، قد دعوا إلى الوجود بقوة الكلمة وتحننه، كان طبيعياً أن يرجعوا إلى ما هو غير موجود (أى العدم)، عندما فقدوا كل معرفة بالله أ. لأن كل ما هو شر فهو عدم، وكل ما هو خير فهو موجود لا ولأنهم حصلوا على وجودهم من الله الكائن، لذلك كان لابد أن يُحرموا إلى الأبد، من الوجود. وهذا يعني انحلالهم وبقائهم في الموت والفساد (الفناء).

٦- فالإنسان فان بطبيعته لأنه خُلق من العدم إلا أنه بسبب خلقته على صورة الله الكائن ^ كأن ممكنًا أن يقاوم قوة الفناء الطبيعي ويبقى في عدم فناء لو أنه أبقى الله في معرفته كما تقول الحكمة "حفظ الشرائع تحقق عدم

ا انظر فصل ٢٠ حيث يوضح فيه القديس أتتاسيوس هدف المقال.

انظر فصل ٢٤.

<sup>&</sup>quot; هذا تعليم أساسى ليس في العهد الجديد فقط لكن في العهد القديم أيضنا، وهو أن الله أراد أن يظل الإنسان في حالته الأولى بغير فساد، كما خلقه.

أ الجدير بالملاحظة أن القديس أثناسيوس بدلاً من تعبير "آدم" يستخدم تعبير البشر، وهو تعبير يدل ليس على إنسان بمفرده بل على كل البشر، تأكيدًا منه على وحدة الجنس البشرى.

ا الرسالة إلى الوثنيين فصل ٣\_٥.

انظر ضد الوثنيين، فصل ٢.

<sup>&</sup>quot; انظر ضد الوثنيين. فصل ٣. وعن ضرورة أن يكون الفكر والذهن نقيًا انظر: تجسد الكلمة. فصل ٥٧.

ا رومية ٥:٤١ وكثيرًا ما يعطى القديس أثناسيوس تشبيهات الأعمال الله بأعمال الملك. انظر فصل ٩.

<sup>°</sup> انظر فصل ۲۱/٤.

<sup>&</sup>quot; تكرار لما جاء في فصل ٤١ من ضد الوثنيين. والفصل ٣ من تجسد الكلمة.

<sup>·</sup> انظر ضد الوثنيين. فصل ٦.

<sup>^</sup> انظر ضد الوثنيين ٢/٢.

الفصل الخامس

١ ـ فالله لم يكتف بأن يخلقنا من العدم، ولكنه وهبنا أيضًا بنعمة الكلمة إمكانية أن نعيش حسب الله، ولكن البشر حولوا وجوههم عن الأمور الأبدية، وبمشورة الشيطان تحولوا إلى أعمال الفساد الطبيعي وصاروا هم أنفسهم السبب فيما حدث لهم من فساد بالموت. لأنهم كانوا \_ كما ذكرت سابقًا \_ بالطبيعة فاسدين لكنهم بنعمة اشتراكهم في الكلمة كان يمكنهم أن يفلتوا من الفساد الطبيعي لو أنهم بقوا صالحين.

٢\_ وبسبب أن الكلمة سكن فيهم، فإن فسادهم الطبيعى لم يمسهم كما يقول سفر الحكمة "الله خلق الإنسان لعدم الفساد وجعله على صورة أزليته لكن بحسد ايليس دخل الموت إلى العالم" وبعدما حدث هذا بدأ البشر يموتون، هذا من جهة ومن جهة أخرى فمن ذلك الوقت فصاعدًا بدأ الفساد يسود عليهم بل صار له سيادة على كل البشر أقوى من سيادته الطبيعية، وذلك لأنه حدث نتيجة عصيان الوصية التي حذرهم أن لا يخالفوها.

٣\_ فالبشر لم يقفوا عند حد معين في خطاياهم بل تمادوا في الشرحتى أنهم شيئا فشيئا تجاوزوا كل الحدود، وصاروا يخترعون الشرحتى جلبوا على أنفسهم الموت والفساد، ثم توغلوا في الظلم والمخالفة ولم يتوقفوا عند شر واحد بل كان كل شر يقودهم إلى شر جديد حتى أصبحوا نهمين في فعل الشر " (لا يشبعون من فعل الشر).

٤ ـ ففي كل مكان انتشر الزنى والسرقة وامتلأت الأرض كلها بالقتل

ا انظر مقدمة هذا الفصل بمقدمة الفصل الرابع.

القديس أثناسيوس الرسولي

من الآب وذلك فقط بمشاركتها للكلمة عن طريق الروح القدس ".

" مز ٦:٨٢،٧ ويشرح القديس أثناسيوس هذه الآية في المقالة الأولى ضد الآريوسيين. فقرة ٩

فيقول " أما بالنسبة للكائنات الأخرى التي قال لها: أنا قلت أنتم آلهة، فإنها حصلت على هذه النعمة

ا سفر الحكمة ١٩:٦.

انظر ضد الوثنيين ٢/١٥.

البلى"، و بوجوده في حالة عدم الفساد (الخلود) كان ممكنًا أن يعيش منذ

ذلك الحين كالله ما يشير الكتاب المقدس إلى ذلك حينما يقول " أنا قلت

إنكم آلهة. وبنوا العلي كلكم، لكن مثل الناس تموتون وكأحد الرؤساء

تسقطون"۲.

تجسد الكلمة

السفر الحكمة ٢:٣٢هـ ٢٤. ويلاحظ أن بداية صلاة الصلح في القداس الباسيلي مأخوذة من هذه الآيات من سفر الحكمة.

<sup>&</sup>quot; انظر ضد الوثنيين. فصل ٣.

الفصل السادس

كان الجنس البشرى سائرًا إلى الفناء وكانت صورة الله فيه سائرة إلى الاضمحلل والتلاشي. لهذا كان أمام الله أحد أمرين: إما أن يتنازل عن كلمته التي تعدى عليها الإنسان فجلب على نفسه الخراب؛ أو أن يهلك الإنسان الذي كان له شركة في الكلمة. وفي هذه الحالة يفشل قصد الله. فماذا إذن؟ أيحتمل هذا صلاح الله؟ وإن كان الأمر كذلك فلماذا خلق الإنسان؟ لو أن هذا حصل لدل على ضعف الله لا على صلاحه.

١ ـ لأجل هذا إذن ساد الموت أكثر وعم الفساد على البشر، وبالتالي كان الجنس البشرى سائرًا نحو الهلاك، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى كان الإنسان العاقل والمخلوق على صورة الله آخذا في التلاشي، وكانت خليقة الله آخذة في الانحلال.

٢ ـ لأن الموت أيضنًا، وكما قلت سابقًا ، صارت له سيادة شرعية علينا (بسبب التعدى)، منذ ذلك الوقت فصاعدًا، وكان من المستحيل التهرب من حكم الناموس، لأن الله هو الذي وضعه بسبب التعدى، فلو حدث هذا لأصبحت النتيجة مرعبة حقًا وغير لائقة في نفس الوقت.

٣- لأنه (أولاً)، من غير اللائق طبعًا أن الله بعدما تكلم بشئ مرة يتضم أنه فيما بعد كاذب، أي أن الله بعد أن أمر أن الإنسان يموت موتًا، أن يتعدى الوصية و لا يموت، بل تبطل كلمة الله. وسيكون الله غير صادق إن كان الإنسان لا يموت بعد أن قال الله إنه سيموت.

٤ \_ ثانيًا، كان سيصبح من غير اللائق أن تهلك الخليقة وترجع إلى

والنهب. ولم يرعوا حرمة أي قانون بل كانوا يسلكون في الفساد والظلم بل صاروا يمارسون الشرور بكل أنواعها ' أفرادًا وجماعات. فنشبت الحروب بين المدن، وقامت أمم ضد أمم وتمزقت المسكونة كلها بالثورات والحروب، وصار كل واحد يتنافس مع الآخر في الأعمال الشريرة".

٥ \_ كما انهم لم يكونوا بعيدين عن الخطايا التي هي ضد الطبيعة كما قال الرسول والشاهد للمسيح " لأن إناثهم استبدلن الاستعمال الطبيعي بالذي على خلاف الطبيعة وكذلك الذكور أيضنًا تاركين استعمال الأنثى الطبيعي اشتعلوا بشهوتهم بعضهم لبعض فاعلين الفحشاء ذكورًا بذكور ونائلين في أنفسهم جزاء ضلالهم المحق".

ا انظر ضد الوثنيين. فصل ٤.

انظر القديس أثناسيوس: ضد الوثنيين. فصل ٥. ويعود القديس أثناسيوس فيذكر في الفصول ٣٠، ٨٤، ٢٥ من تجسد الكلمة أن المسيح بتجسده أعطى شفاءً من كل هذه الأعمال.

<sup>&#</sup>x27; رسالة بولس الرسول إلى أهل رومية ٢٠٦١\_٢٧. انظر أيضنًا ضد الوثتيين. فصول ٥، ٩، ٣٢.

<sup>&</sup>quot; .. في آدم كل ذرية الجنس البشرى " انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٤٨.

انظر فصل ٣.

العدم بالفساد، تلك الخليقة التي خُلقت عاقلة، وكان لها شركة في الكلمة'.

ه \_ وأيضًا لأنه سيكون من غير الجدير بصلاح الله أن تفنى خليقته بسبب غواية الشيطان للبشر.

٦ \_ ومن ناحية أخرى كان سيصبح من غير اللائق على الإطلاق أن تتلاشى صنعة الله البشر إما بسبب إهمالهم أو بسبب غواية الشياطين.

٧ \_ فطالما طال الفساد الخليقة العاقلة، وكانت صنعة الله في طريقها الى الفناء، فما الذي كان يجب على الله الصالح أن يفعله؟ أيترك الفساد يسيطر على البشر، والموت ليسود عليهم؟ وما المنفعة إذن من خلقتهم منذ البدء؟ لأنه كان أفضل بالحرى ألاً يُخلقوا بالمرة من أن يُخلقوا وبعد ذلك يُهملوا ويفنوا.

٨ \_ فلو أن الله أهمل ولم يبال بهلاك صنعته، لأظهر إهماله هذا ضعفًا ضعفه وليس صلاحه. ولو أن الله خلق الإنسان ثم أهمله لكان هذا ضعفًا أكثر مما لو أنه لم يخلقه أصلاً.

9 – لأنه لو لم يكن قد خلق الإنسان لما تجرأ أحد أن ينسب إليه الضعف. أما وقد خلقه وأتى به من العدم إلى الوجود فقد كان سيصبح من غير اللائق بالمرة أن تفنى المخلوقات أمام عينى الخالق.

١٠ \_ كان يجب إذن أن لا يُترك البشر لينقادوا للفساد لأن هذا يُعتبر

عملا غير لائق ويتعارض مع صلاح الله.

<sup>&</sup>quot; وكان لها شركة فى الكلمة (ποῦ Λόγου αὐτοῦ μετασχόντα) انظر أيضًا القديس أثناسيوس: ضد الوثنيين فصل ٤، حيث يرد مصطلح شركة μετοχήν وكثيرًا ما يستخدم القديس أثناسيوس هذا المصطلح أو الفعل يشترك μετέχω في وصف العلاقة بين البشر والكلمة. ويقصد القديس أثناسيوس أن نعمة خلق الإنسان على صورة الله وما يُعبّر عنها هنا بشركة في الكلمة، كانت تمنح للإنسان إمكانية الغلبة على الموت والفساد كما وضح ذلك من قبل في فصل ٣. أنظر فصل ١/١٤.

تجسد الكلمة

#### الفصل السابع

على إننا من الجهة الأخرى نعلم أن طبيعة الله ثابتة ولا يمكن أن تتغير. أيدعى البشر إذن للتوبة؟ لكن التوبة لا تستطيع أن تحول دون تنفيذ الحكم كما أنها لا تستطيع أن تشفى الطبيعة البشرية الساقطة. فنحن قد جلبنا الفساد على أنفسنا ونحتاج لإعادتنا إلى نعمة مماثلة صورة الله. ولا يستطيع أحد أن يجدد الخليقة إلا الخالق، فهو وحده الذي يستطيع (١) أن يخلق الجميع من جديد (٢) أن يتألم من أجل الجميع (٣) أن يقدم الجميع إلى الآب.

ا ــ لكن إن كان هذا هو ما يجب أن يحدث، فمن الناحية الأخرى نجد أنه لا يتفق مع صدق الله الذي يقتضي أن يكون الله أمينًا من جهة حكم الموت الذي وضعه، لأنه كان من غير اللائق أن يظهر الله أبو الحق اكاذبًا من أجلناً.

٢\_ إذن، ماذا كان يجب أن يُفعل حيال هذا "؟ أو ما الذي كان يجب على الله أن يعمله؟ أيطلب من البشر التوبة عن تعدياتهم؟ ويمكن أن يرى

المرء أن هذا يليق بالله و يقول: كما أن البشر صاروا إلى الفساد بسبب التعدي، فإنهم بسبب التوبة يمكن أن يعودوا إلى عدم الفساد وللخلود.

"— لكن التوبة تعجز عن حفظ أمانة الله لأنه لن يكون الله صادقًا إن لم يظل الإنسان في قبضة الموت (لأنه تعدى فحُكم عليه بالموت كقول الله الصادق). ولا تقدر التوبة أن تغير طبيعة الإنسان، بل كل ما تستطيعه هو أن تمنعهم عن أعمال الخطية.

٤ فلو كان تعدى الإنسان مجرد عمل خاطئ ولم يتبعه فساد، لكانت التوبة كافية. أما الآن بعد أن حدث التعدي، فقد تورط البشر في ذلك الفساد الذي كان هو طبيعتهم ونزعت منهم نعمة مماثلة صورة الله، فما هي الخطوة التي يحتاجها الأمر بعد ذلك؟ أو من ذا الذي يستطيع أن يُعيد للإنسان تلك النعمة ويرده إلى حالته الأولى إلا كلمة الله الذي خلق في البدء كل شئ من العدم؟

٥\_ لأنه كان هو وحده القادر أن يأتي بالفاسد إلى عدم الفساد وأيضًا أن يصون صدق الآب من جهة الجميع. وحيث إنه هو كلمة الآب ويفوق الكل، كان هو وحده القادر أن يعيد خلق كل شئ وأن يتألم عوض الجميع وأن يكون شفيعًا عن الكل لدى الآب .

النظر القديس أثناسيوس: الرسالة الفصحية رقم ١٩/٦٩.

<sup>&</sup>quot; يكرر القديس أثناسيوس نفس السؤال الذي وضعه في الفصل السابق (٧/٦) غير أن السؤال هناك كان يتعلق بصلاح الله الذي كان من غير اللائق به أن يترك خليقته تتلاشى أمام عينيه، أما السؤال هنا فإنه يتعلق بكون الله أمينًا من جهة حكم الموت وعدم لياقة أن يظهر الله ابو الحق كاذبًا من أجلنا.

ا هذا يرد القديس أثناسيوس على من لا يجدون ضرورة لتجسد الكلمة ويرون أن هناك طرقًا أخرى لخلاص البشر. احدى هذه الطرق هي التوبة. وفي فصل ٤٤ يرد على رأى آخر ينادى بإمكانية إصلاح بمجرد نطق عال دون حاجة إلى تجسد الكلمة.

انظر فصل ١/٤.

انظر فصل ١/١٣ حيث يشرح القديس أثناسيوس معنى هذه الجملة.

انظر ايو ١:٢ ، عب ٢٥:٧ ، ٩:٤٢.

#### الفصل الثامن

إذ رأى كلمة الله كل هذه الشرور لهذا نزل إلى الأرض، آخذًا جسدًا من طبيعتنا من عذراء طاهرة عفيفة إذ حل في أحشانها، وذلك لكى يعلن نفسه فيه، ويقهر الموت، ويعيد الحياة.

1 لأجل ذلك إذن نزل إلى عالمنا كلمة الله الذى بلا جسد، عديم الفناء وغير المادي مع أنه لم يكن ببعيد عنا من قبل. لأنه لم يترك جزءًا من الخليقة خاليًا منه إذ هو يملأ الكل، وفي نفس الوقت هو كائن مع أبيه. لكنه أتى إلينا في تنازله، ليُظهر محبته لنا ويفتقدنا .

٢ وإذ رأى الجنس (البشري) العاقل يهلك وأن الموت يملك عليهم بالفناء وإذ رأى أيضًا أن عقوبة التعدي (الموت) قد خلّدت الفناء فينا وأنه من غير اللائق أن يبطل الناموس قبل أن ينفذ، وإذ رأى أيضًا عدم اللياقة فيما هو حادث بالفعل، وهو أن الخليقة التي خلقها هو بنفسه قد صارت في طريقها إلى الفناء، وإذ رأى في نفس الوقت شر البشر المفرط، وأنهم

يتزايدون فيه شيئًا فشيئًا إلى درجة لا تطاق وضد أنفسهم'، وإذ رأى أن كل البشر تحت سلطان الموت، فإنه رحم جنسنا وأشفق على ضعفنا وتراءف على فسادنا. وإذ لم يحتمل أن يرى الموت وقد صارت له السيادة علينا، لئلا تفنى الخليقة ويتلاشى عمل الله'، فقد أخذ لنفسه جسدًا" لا يختلف عن جسدنا.

"— لأنه لم يقصد أن يتجسد أو أن يظهر فقط ، وإلا لو أنه أراد مجرد الظهور لأمكنه أن يتمم ظهوره الإلهي بطريقة أخرى اسمى وأفضل . لكنه أخذ جسدًا من جنسنا، وليس ذلك فحسب، بل أخذه من عذراء طاهرة نقية لم تعرف رجلاً، جسدًا طاهرًا وبدون زرع بشر أ. لأنه وهو الكائن الكلّى القدرة وبارئ كل شئ ، أعد الجسد في العذراء لا ليكون هيكلاً له وجعله جسده الخاص متخذًا إياه أداة ليسكن فيه ويُظهر ذاته به.

الصفات التي يستخدمها القديس أثناسيوس عن الكلمة بأنه بلا جسد، عديم الفناء، غير المادى لا ترد بالطبع في كتابات الفلاسفة عن الله، إذ هي تحديدات من العصر المسيحي، ويقصد بها هنا القديس أثناسيوس توضيح الفرق بين طبيعة كلمة الله وطبيعة البشر المادية المخلوقة. انظر دفاعه عن قانون إيمان مجمع نيقية. فصل ١٠. وتعبير "غير المادي" يوضح ألوهية الكلمة. انظر فصل ٢/٣، ٤.

<sup>&</sup>quot; يعود القديس أثناسيوس لشرح هذه الحقيقة في فصل ١٧.

<sup>&</sup>quot; في فصل (٦) يذكر القديس أثناسيوس ".. فقد كان من غير اللائق بالمرة أن تفنى المخلوقات أمام عينى الخالق"، وهنا في فصل (٨) يوضح حالة الجنس البشرى وما قد رآى الله أنها وصلت إليه، مستخدمًا فعل "رأى" خمس مرات، وهذه الحالة التي رآها الله هى التي " لأجلها إذن نزل إلى عالمنا كلمة الله .. وأخذ لنفسه جسدًا لا يختلف عن جسدنا ".

انظر فصل ٥/٣.

انظر فصل ٦/٦.

<sup>&</sup>quot; انظر حياة أنطونيوس ٥ " الرب الذي من أجلنا أخذ جسدًا ".

انظر فصل ٤/٢.

<sup>°</sup> انظر فصل ٤٢ حيث يجيب القديس أثناسيوس على السؤال لماذا لم يظهر عن طريق أجزاء أخرى من الخليقة أكثر سموا وأن يستخدم أداة أشرف كالشمس أو القمر أو النجوم أو الكواكب أو النار أو الهواء بدلاً من الإنسان وحده؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٧.

الولادة من العذراء تثبت ألوهية الكلمة كخالق انظر فصل ١٨/٥.

<sup>^</sup> هيكل "Ναός" وأداة "ὅργανον" مصطلحان يردان باستمرار عند القديس أثناسيوس. انظر فصل ١٥/٢٥ مركل "٤/٤٤ ، ٤/٤٤ ، وأيضنا

A. Grillmeier, Christ in Christian Tradition (London 1955 pp.205ff) اصطلاح "هيكل" لوصف الجسد الذي أعده الكلمة في العذراء ليحل فيه يمكن أن يفسر على أنه بديل عن هيكل أورشليم الذي نقض كعلامة وبرهان على مجىء كلمة الله، الذي قدم هيكل جسده ذبيحة بدل ذبائح العهد القديم. انظر فصل ١/٤٠.

#### الفصل التاسع

وإذا لم يكن ممكنًا أن يوقف الفساد إلا بالموت، أخذ الكلمة جسدًا قابلاً للموت. وإذ اتحد الكلمة بالجسد أصبح نائبًا عن الكل، وباشتراك الجسد في عدم موت الكلمة أوقف فساد الجنس البشرى. ولكونه فوق الجميع فقد جعل جسده ذبيحة لأجل الجميع ولكونه واحدًا معنا ألبسنا عدم الموت. تشبيه لإيضاح هذا.

١\_ فلقد أدرك الكلمة جيدًا أنه لم يكن ممكنًا أن يُقضى على فساد البشرية بأى طريقة أخرى سوى الموت نيابة عن الجميع. ومن غير الممكن أن يموت الكلمة لأنه غير مائت بسبب أنه هو ابن الآب غير المائت. ولهذا اتخذ لنفسه جسدًا قابلاً للموت حتى إنه عندما يتحد هذا الجسد بالكلمة الذي هو فوق الجميع، يصبح جديرًا ليس فقط أن يموت نيابة عن الجميع ، بل ويبقى في عدم فساد بسبب اتحاد الكلمة به ، ومن ذلك الحين فصاعدًا يُمنع الفساد من أن يسرى في جميع البشر بنعمة القيامة من الأموات". لذلك قدم للموت ذلك الجسد الذي اتخذه لنفسه كتقدمة مقدسة وذبيحة خالية من كل عيب. وببذله لهذا الجسد كتقدمة مناسبة، فإنه رفع

٤\_ وهكذا إذ اتخذ جسدًا مماثلًا لطبيعة أجسادنا ، وإذ كان الجميع خاضعين للموت والفساد، فقد بذل جسده للموت عوضنًا عن الجميع، وقدّمه للآب. كل هذا فعله من أجل محبته للبشر أو لا: لكي إذ كان الجميع قد ماتوا فيه، فإنه يبطل عن البشر ناموس الموت والفناء، ذلك لأن سلطان الموت قد استنفذ في جسد الرب، فلا يعود للموت سلطان على أجساد البشر " (المماثلة لجسد الرب). ثانيًا: وأيضًا فإن البشر الذين رجعوا إلى الفساد بالمعصية يعيدهم إلى عدم الفساد ويحييهم من الموت بالجسد الذي جعله جسده الخاص، وبنعمة القيامة يبيد الموت منهم كما تبيد النار القش .

AND THE RESIDENCE OF THE PARTY OF THE PARTY

ا وهذا معناه أنه كان جسدًا حقيقيًا لا خياليًا. انظر فصل ١/١٨.

اً أنظر فصل ٢١/١\_٢.

وهذا معناه أن اصلاح البشرية وخلاصها كان لابد أن يتم بتجسد الله الكلمة وليس بمجرد نطق.

أ انظر فصل ٤٤ حيث يشير فيه أيضنًا تشبيه النار والقش.

ا انظر فصل ۲/۲۷.

<sup>&</sup>quot; .. هكذا أيضنا عندما اتخذ الجسد كأداة فإنه لم يشترك في خواص الجسد بل بالحرى فإنه قدس

الجسد ". فصل ٢٤/٢.

<sup>&</sup>quot; انظر ١كو ١٥:١٥ وتبرز قيامة المسيح كتتميم لعمل المسيح الخلاصى الذي اتخذ فيه الكلمة طبيعة بشرية كاملة. فبواسطة قيامة المسيح تحققت إعادة الإنسان إلى " مماثلة الصورة " وأيضًا وهب للبشر "عدم الفساد" كثمرة لهذه القيامة.

ا يستخدم هنا القديس أثناسيوس نفس الفعل (قدم) الذي سبق أن استخدمه في فصل ١/١٤ حيث يذكر أن المسيح "بذل جسده عوضنًا عن الجميع وقدمه للأب".

#### الفصل العاشر

تشبيه آخر يوضح معقولية عمل الفداء. كيف أن المسيح أزال عنا هلاكنا، وقدم لنا في تعاليمه الدواء الشافي من الهلاك. البراهين الكتابية على تجسد الكلمة والذبيحة التي قدمها.

ا وفى الحقيقة، فإن هذا العمل العظيم هو لائق بدرجة فائقة بصلاح الله! لأنه إذا أسس ملك منزلاً أو مدينة ثم بسبب إهمال سكانها حاربها اللصوص، فإنه لا يهملها قط، بل ينتقم من اللصوص ويخلصها لأنها صنعة يديه وهو غير ناظر إلى إهمال سكانها، بل إلى مايليق به هو ذاته لا هكذا وبالأكثر جدًا فإن كلمة الآب كلي الصلاح، لم يتخل عن الجنس البشري الذي خلق بواسطته، ولم يتركه ينحدر إلى الفناء. بل أبطل الموت الذي حدث نتيجة التعدي، بتقديم جسده الخاص. ثم قوم إهمالهم بتعاليمه، وبقوته الخاصة أصلح كل أحوال البشر ".

٢ وهذه كلها يمكن للمرء أن يتحققها مما قاله الكُتَاب الموحى إليهم عن المخلّص إذا قرأ أحد ما كُتب بواسطتهم حيث يقولون لأن محبة المسيح تحصرنا إذ نحن نحسب هذا إنه إن كان واحد قد مات لأجل الجميع

ا هذه الجملة توضح ما سبق أن كتبه القديس أثناسيوس في بداية المقالة: " وكل ما يسخر منه البشر كأمر غير لائق، هذا يجعله بصلاحه لائقًا " فصل ١/٢. الموت فورًا عن جميع نظرائه البشر '.

٢ و لأن كلمة الله هو فوق الجميع فقد كان لائقًا أن يقدم هيكله الخاص وأداته البشرية فدية (ἀντίψυχον) عن حياة الجميع موفيًا دين الجميع بموته وهكذا باتخاذه جسدًا مماثلاً لجسد جميع البشر وباتحاده بهم، فإن ابن الله عديم الفساد ألبس الجميع عدم الفساد بوعد القيامة من الأموات. ولم يعد الفساد الفعلى بالموت له أى سلطان على البشر بسبب الكلمة الذي جاء وسكن بينهم بواسطة جسده.

"\_ وكما أنه عندما يدخل أحد الملوك العظام إلى مدينة عظيمة، ويسكن في أحد بيوتها فإن المدينة كلها تكرّمه أعظم تكريم ولا يجرؤ أي عدو أو عصابة أن تدخل إليها أو تحطمها، بل على العكس تكون جديرة بكل عناية واهتمام بسبب سكنى الملك في أحد من بيوتها، هكذا كان الحال مع ملك الكل .

٤\_ والآن، لأنه قد جاء إلى عالمنا وسكن في جسد مماثل لأجسادنا، فقد بطلت منذ ذلك الحين كل مؤامرة العدو ضد البشر وأبطل فساد الموت الذي كان سائدًا عليهم من قبل°. لأن الجنس البشري كان سيهلك بالتمام لو لم يكن رب الكل ومخلص الجميع ابن الله قد جاء ليضع حدًا للموت.

ا إهمال البشر يقابله عدم إهمال الله، فالاهمال لا يليق بصلاح الله. انظر فصل ١/٨.

انظر فصل ١١.

أ يُقصد بهم التلاميذ والرسل.

<sup>&</sup>quot; استخدم القديس أثناسيوس الفعل في صيغة الجمع ثم أورد نصوص من رسائل القديس بولس فقط، ولعله يقصد هذا أن القديس بولس يقول عن ما كان يؤمن به باقى التلاميذ والرسل، ونفس هذا الاستخدام نجده في فصل ٣/٣٣ حيث يستخدم كلمة الأنبياء ويورد نص لإشعياء وحده.

المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٩.

انظر فصل ٢٥/٣، وهامش رقم (٢) ص ٧١ حيث يُستخدم مصطلح آخر يوناني لكلمة فدية.

<sup>&</sup>quot; وهذا ليس معناه أن الملك يصبح جزءًا من المدينة .. انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فصل ٧١ ".. لأن من يدخل إلى المنزل لا يعتبر جزءًا من المنزل بل هو مختلف عن المنزل ".

أ يتكرر استخدام أعمال الملك كتشبيهات في الفصول ١٠، ١٣، ٢٧، ٣٦، ٥٥، من هذا الكتاب وأيضنا في الفصول ١٠، ٣٨، ٢٨، ٢٨، ٢٨، ٢٨، ٢٨، ٥٥، من هذا الكتاب

<sup>°</sup> آخر عدو يبطل هو الموت (١كو ٢٦:١٥) وشوكة الموت هي الخطية وقوة الخطية هي الناموس (١كو ٥١:١٥) انظر فصل ٢٧.

إبليس ويعتق أولئك الذين خوفًا من الموت كانوا جميعًا كل حياتهم تحت العبودية" ا

٥- لأنه بذبيحة جسده الذاتي وضع نهاية لناموس الموت الذي كان قائمًا ضدنا. وصنع لنا بداية جديدة للحياة برجاء القيامة الذي أعطاه لنا. لأنه إن كان بإنسان واحد قد ساد الموت على البشر، ولهذا أيضًا فبسبب تأنس كلمة الله فقد حدثت إبادة للموت وتمت قيامة الحياة كما يقول لابس المسيح بولس: قانه إذ الموت بإنسان، بإنسان أيضًا قيامة الأموات لأنه كما في آدم يموت الجميع هكذا في المسيح سيُحيا الجميع " وبالتالي فنحن الآن لا نموت بعد كمدانين، بل كأناس يقومون من الموت ننتظر القيامة العامة للجميع والتي سيبينها في أوقاتها التي يحددها الله الذي أتمها والذي وهبنا إياها.

7 فهذا إذن، هو السبب الأول لتجسد المخلّص، ومما يلي سنعرف أسبابًا أخرى لضرورة ولياقة ظهوره المبارك بيننا.

فالجميع إذًا ماتوا. وهو مات لأجل الجميع كى لا نعيش فيما بعد لأنفسنا، بل للذي مات لأجلنا وقام ربنا يسوع المسيح. وأيضًا "لكن الذي وضع قليلاً عن الملائكة نراه مكللاً بالمجد والكرامة من أجل ألم الموت لكى يذوق بنعمة الله الموت لأجل كل واحد "".

"وبعد ذلك يوضح السبب الذي من أجله كان ضروريًا أن الله الكلمة نفسه وليس آخر سواه هو الذى يتجسد فيقول " لأنه لاق بذاك الذي من أجله الكّلُ وبه الكل وهو آت بأبناء كثيرين إلى المجد أن يُكمّلُ رئيس خلاصهم بالآلام" وهو بهذا يقصد أن يوضح أنه لم يكن أحد آخر يستطيع أن يسترد البشر من الفساد الذي حدث (نتيجة السقوط) غير كلمة الله الذي خلقهم في البداية.

٤\_ وأيضًا أشار الرسول إلى أن الكلمة بذاته اتخذ لنفسه جسدًا ليقدمه ذبيحة عن الأجساد المماثلة قائلاً " فإذ قد تشارك الأولاد في اللحم والدم اشترك هو أيضًا فيهما لكى يبيد بالموت ذلك الذي له سلطان الموت أى

المنا أيضًا يورد القديس أثناسيوس شاهدًا كتابيًا (عب٢:٤، ١٥) لما تكلم عنه في الفصلين ١٥، ٩ ويريد أن يوضح من خلاله أن الكلمة اتخذ لنفسه جسدًا مماثلاً لأجسادنا أي باشتراك الكلمة في اللحم والدم. غير أن إيادة الموت داخل هذا الجسد قد تمت باشتراك اللحم والدم في حياة الكلمة الذي قدّس الجسد أيضًا وهذا ما يشرحه بالتفصيل في الفصول ١١/٥-٣، وفي استخدامه لهذا الشاهد يريد القديس أثناسيوس أن يركز بالأكثر لا على هزيمة الشيطان بل على كل ما جاء بالفصل الشاهد يريد القديس أثناسيوس أن يركز بالأكثر لا على هزيمة الشيطان بل على كل ما جاء بالفصل (٨) وهو أن المسيح قهر الموت وأعاد الحياة. وهذه الغلبة تطرد منا كل خوف من الموت (انظر فصل ٢٨).

لل المسول بهذا اللقب في مقالته ضد الوثنيين. فصل ٥/ ٢٠٠٠ وسبق أن لقب القديس أثناسيوس بولس الرسول بهذا اللقب في مقالته ضد الوثنيين. فصل ٥/٠.

١٢٢\_٢١:١٥ اكو ١٥:١٥ ٢٢.

أ انظر فصل ٢١.

<sup>°</sup> تيموثاوس ٢:١ ، ١٥ ، تيطس ٢:١. عن المجيء الثاني انظر فصل ٥٦.

ا انظر ٢كو ٥:٤١ ــ ١٥.

المذه الآية أساء الآريوسيين تفسيرها واستخدموها لتعضيد رأيهم بأن الابن مخلوق كالملائكة، ورد عليهم القديس أثناسيوس معطيًا التفسير السليم لها. انظر المقالة الأولى ضد الآريوسيين فقرة ٥٣. وهنا الآية تركز على أنه بموت وقيامة المسيح أعطى لكل واحد منا الحياة الجديدة.

۹:۲ س

أوهنا يورد القديس أثناسيوس شاهدًا كتابيًا (عب٢:١٠) لما جاء في الفصلين السابقين ٦، ٧ ويرجع اختياره لهذا الشاهد لسببين: أولاً: أنه يشمل تعبير "لاق" والذي سبق أن استخدمه عدة مرات في الفصول السابقة حيث أوضح به أنه كان لائقًا بكلمة الله أن يتجسد. وهو في هذا يرد على تعاليم الوثنيين التي كانت تنادى بأن التجسد أمر غير لائق بالله. والسبب الثاني أنه ورد في النص الكتابي أن المسيح هو رب وخالق "من أجله الكل وبه الكل" وهنا يربط مرة أخرى في تعليمه بين الخلق والفداء.

يتركهم بعيدًا عن معرفته لئلا يكون وجودهم في الحياة بلا أية منفعة.

٢ - لأنه أية منفعة للمخلوقات لو أنها لم تعرف خالقها؟ أو كيف يمكن أن تكون (مخلوقات) عاقلة لو لم تعرف كلمة (Λόγον) الآب، الذي به خلقوا؟ لأنهم لن يتميزوا بالمرة عن المخلوقات غير العاقلة (الحيوانات) لو أنهم انحصروا فقط في معرفة الأمور الأرضية. ولماذا خلقهم الله طالما أنه لم يكن يريد لهم أن يعرفوه؟'

"— ولكى لا يحدث هذا، ولأنه صالح فى ذاته، فقد جعل لهم نصيبًا فى صورته الذاتى (الذى هو) ربنا يسوع المسيح، وخلقهم على صورته ومثاله حتى أنه — بسبب تلك النعمة — فإنهم عندما يرون تلك الصورة أى كلمة الآب، يمكنهم عن طريقه أن يصلوا إلى معرفة الآب، وإذ يعرفون خالقهم فإنهم يحيون حياة حقيقية سعيدة مغبوطة.

٤ – غير أن البشر – رغم كل هذا – بسبب تمردهم، لم يكترثوا بتلك النعمة المعطاة لهم، وهكذا رفضوا الله كلية وأصبحت نفوسهم مظلمة حتى أنهم لم ينسوا فكرتهم عن الله فقط، بل وأيضًا اخترعوا لأنفسهم اختراعات كثيرة واحدًا تلو آخر. لأنهم لم يكتفوا بأن يصنعوا لأنفسهم أوثانًا بدلاً عن

يكن في مقدوره معرفته، وهبه معرفته لكى يستطيع أن يجد فائدة من وجوده في الحياة. لقد خلقه على صورة الكلمة حتى يستطيع بذلك أن يعرف الكلمة وبه يعرف الآب. أما هو فإذ احتقر هذه المعرفة هوى إلى العبادة الوثنية تاركًا الله غير المنظور واتبع السحر والشعوذة، وذلك كله رغمًا عن إعلانات الله المتعددة عن

سبب آخر للتجسد: أن الله إذ عرف أن الإنسان بطبيعته لم

الفصل الحادى عشر

1 عندما خلق الله ضابط الكل الجنس البشري، بواسطة كلمته الذاتي، لأنه يعرف جيدًا ضعف طبيعة البشر وعجزها عن أن تعرف الخالق من نفسها ، ولا تستطيع أن تكوّن أية فكرة عن الله على الإطلاق، وذلك بسبب أنه "غير المخلوق"، أما الكائنات فهي مخلوقة من العدم . وبينما هو روح لا جسد له فإن البشر قد خلقوا في جسد أرضي من أسفل. وبصفة عامة فهناك عجز كبير في قدرة المخلوقات على أن تدرك وتعرف خالقها ولهذا فإن الله بسبب صلاحه، تحنن على الجنس البشري ولم

ا انظر ضد الوئتيين. فصل ٢/٢٩.

انظر فصل ٣/٣\_٤ حيث يذكر أن ضعف طبيعة البشر تتمثل في عدم إمكانيتها أن تحيا حياة ابدية من نفسها وهنا يشير إلى ضعف آخر وهو عجزها عن أن تعرف الخالق من نفسها.

<sup>&</sup>quot; انظر المقالة الأولى ضد الآريوسيين. فصل ٣٠ حيث يشرح القديس أثناسيوس معنى مصطلح "غير المخلوق" بالتفصيل وأيضنا الفصل ٢٨ من كتاب الدفاع عن قانون إيمان مجمع نيقية.

انظر فصل ٢، المقالة الأولى ضد الآريوسيين. فقرة ٢١.

<sup>°</sup> صلاح الله وتحننه على الجنس البشرى ظهر في خلقتهم لكى يحيوا إلى الأبد (فصل ٢) وهنا في فصل ١١ المبشر فصل ١١ يظهر هذا الصلاح في اعطاء الجنس البشرى نعمة معرفته والتي بدونها كانت حياة البشر

ستصبح بدون معنى، والإنسان نفسه كان سيصبح مثل باقى المخلوقات غير العاقلة. عن الفرق بين الإنسان العاقل وباقى المخلوقات انظر ضد الوثنيين فصل ٣١.

ا يتكرر نفس هذا السؤال في فصل ١٦/١٣.

أمران رئيسيان يوضحهما القديس أثناسيوس في المقالتين "ضد الوثنيين" و"تجسد الكلمة" وهما النصرة على الموت والفساد والعودة إلى معرفة الله الحقيقي. انظر " تجسد الكلمة " الفصول ١٥، النصرة على الموت والفساد والعودة إلى معرفة الله الحقيقي. انظر "تجسد الكلمة " الفصول ١٥، ٢٠، ٣٢، ٥٤ وضد الوثنيين الفصل الثاني. انظر أيضًا (يو٣:١٧).

<sup>&</sup>quot; يعود القديس أثناسيوس لشرح هذا الأمر في الفصل ٥٧.

عبادة الحق، فاكرموا الكائنات المخلوقة من العدم دون الله الحى "وعبدوا المخلوق دون الله الكرامة التي تحق المخلوق دون الخالق". بل والأسوأ من الكل أنهم حولوا الكرامة التي تحق لله إلى الأخشاب والأحجار"، وإلى كل الأشياء المادية، وإلى البشر، بل ذهبوا إلى أبعد من هذا كله كما ذكرنا سابقًا.

٥ – بل بلغ بهم الجحود إلى أنهم عبدوا الشياطين مُنادين بها كآلهة مُشبعين بذلك شهواتهم. ذلك لأنهم قدموا محرقات من الحيوانات غير العاقلة وذبائح من البشر كما ذكرنا سابقًا ، متممين بذلك فرائض تلك العاقلة وذبائح من البشر كما ذكرنا سابقًا ، متممين بذلك فرائض العبادات، منحدرين بأكثر سرعة وراء نزعاتهم الجنونية.

7 ولهذا أيضًا تعلموا أعمال السحر وأضلَت العرافة البشر في أماكن عديدة، وصار جميع الناس ينسبون سبب ميلادهم ووجودهم إلى النجوم والأجرام السماوية ، إذ لم يفكروا في أى شيء آخر إلا فيما كانوا ينظرونه بعيونهم .

٧ \_ وعلى وجه العموم، صار كل شئ مشبّعًا (بروح) الكفر

ا انظر فصل ٤/٥.

انظر رومية ١:٥١، ضد الوثنيين فصل ٤٧ حيث يستخدم أيضنا نفس الآية.

<sup>&</sup>quot; انظر ضد الوثنيين الفصول ١٣ ـ ٥١٠.

الخنسية الشاذة التي كانت سائدة بينهم.

<sup>°</sup> ضد الوثنيين. الفصول ٢٢\_٢٠ .

<sup>&</sup>quot; هذه الأعمال هي أعمال الشياطين. انظر فصل ٢٦\_٧٤.

٧ انظر ضد الوثنيين. الفصول ٩، ٢٧.

<sup>^</sup> انظر ضد الوثنيين. فصل ٨، وتجسد الكلمة فصل ١٥.

والعصيان وأصبح الله وحده وكلمته غير معروفين للبشر، رغم أن الله لم يُخفِ نفسه عن البشر، وهو لم يُعلن نفسه بطريقة واحدة فقط، بل أعطاهم معرفته بأشكال متعددة وطرق كثيرة .

ا انظر صد الوئنيين فصل ٢٥.

ا انظر صد الوثنيين. فصل ٣٥.

حتى يستطيع الجميع أن يعرفوا الله بواسطته .

٤ – أو لو صعب عليهم هذا لكان في مقدورهم على الأقل أن يلتقوا بالرجال القديسين، وبواسطتهم أن يعرفوا الله خالق الكل، أبا المسيح، وأن عبادة الأوثان هي كفر بالله ومملوءة بكل جحود وفساد".

<sup>٥</sup> – أو كان متيسرًا لهم بمعرفتهم للناموس أن يكفوا عن كل تعد . وأن يعيشوا حياة الفضيلة لأن الناموس لم يكن فقط لليهود، ولا أرسل الأنبياء إلى اليهود فقط. ولكن، وإن كانوا قد أرسلوا لليهود ومن اليهود اضطهدوا إلا أنهم كانوا معلمين مقدسين للمسكونة كلها، يعلمون عن معرفة الله وعن سلوك النفس .

<sup>7</sup> – وبالرغم من عِظمْ صلاح الله ومحبته للبشر فإن البشر إذ انغلبوا من شهواتهم الزائلة ومن الضلالات والغوايات التي أرسلتها الشياطين المناطين المناط

ومع أن الإسان خُلِقَ على صورة الله، إلا أن الله إذ سبق فعلم ميله إلى النسيان أعد أعمال الخليقة لتذكره بشخصه. والأكثر من ذلك أنه أعد الناموس والأنبياء الذين قصد أن تكون خدمتهم لكل العالم. ولكن البشر لم يلتفتوا إلا لشهواتهم.

1 \_ إن نعمة مماثلة الصورة الإلهية كانت كافية في حد ذاتها لكي تجعلنا نعرف الله الكلمة، ونعرف الآب بواسطته. غير أن الله إذ كان يعرف ضعف البشر، وضع في اعتباره أيضًا إهمالهم لمعرفة الله حتى اذا لم يهتموا أن يعرفوا الله من تلقاء أنفسهم استطاعوا بواسطة المخلوقات أن يتجنبوا الجهل بخالقها المخلوقات.

٢ – ولأن إهمال البشر انحدر قليلاً قليلاً نحو السفليات فقد أعد الله مرة أخرى علاجًا لضعفهم هذا، فأرسل لهم ناموسًا وأنبياءً معروفين لديهم، حتى أنهم إذا لم يرفعوا عيونهم إلى السماء ليعرفوا الخالق استطاعوا أن يتعلموا (عن الله) ممن يعيشون بينهم، وذلك لأن البشر يستطيعون أن يتعلموا من البشر أمثالهم عن الأمور العليا بطريقة مباشرة".

٣ \_ وهكذا كان متاحًا لهم إذا رفعوا عيونهم إلى عظمة السماء وأدركوا تناسق الخليقة أن يعرفوا مدبرها كلمة الآب ، الذي بتدبيره لكل الأشياء يعرف الآب للجميع، وهو الذي يحرك كل الأشياء لهذه الغاية عينها

ا انظر ضد الوئتيين فصل ٣٥.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> القداسة هي أمر أساسي لمعرفة الأسرار الإلهية، القديس هو بالحرى معلّم عن الحق الإلهي.. هذا يقصد القديس أثناسيوس القديسيين الذين كتبوا أسفار العهد القديم. ويشير القديس أثناسيوس إلى التمثّل بحياة القديسيين في الفصل ٥٧.

ا انظر ضد الوثنيين. فصول ١١، ١٤، ٥٥.

أ انظر ضد الوثنيين. فصل ١/٤.

<sup>°</sup> يوضح القديس أثناسيوس ثلاث طرق أعدها الله للإنسان لتساعده على معرفة الله. هذه المعرفة تحققت في صورتها الأكمل بتجسد كلمة الله. أما هذه الطرق فهى: خلقة الإنسان على صورة الله ومثاله، تناغم وتناسق الكون ثم أخيرًا الناموس والأنبياء. هذا التعليم نجده أيضًا عند القديس ايريناوس. انظر ضد الهرطقات ٢/٨.

<sup>&#</sup>x27; صلاح الله ومحبته للبشر هما الدافع لتجسده. انظر فصول ١، ٨، ٩.

عن غوايات وضلال الشياطين انظر فصل ٤٧.

ا تعبير "من تلقاء أنفسهم" يُقصد به أن البشر كانوا قادرين على معرفة الله من تلقاء أنفسهم بسبب كونهم مخلوقين على صورة الله ومثاله غير أنهم أهملوا هذا. انظر ضد الوثنيين. فصل ٣/٣٤.

ا انظر ضد الوثنيين. فصول ٢، ٤.

<sup>&</sup>quot; انظر فصول ١٥، ٣٤.

الفصل الثالث عشر

وهذا أيضًا: أكان ممكنًا لله أن يسكت، وأن يترك للآلهة الكاذبة أن تكون هي المعبودة بدلاً من الله؟ إن الملك إذا عصته الرعية يذهب إليهم بنفسه بعد أن يرسل إليهم الرسائل. فكم بالأحرى يعيد إلينا الله نعمة مماثلة صورته. هذا مالم يستطع البشر أن يتمموه لأنهم ليسوا هم صورة الله. لهذا كان لزامًا أن يأتي الكلمة نفسه ليجدد الخلقة وليبيد الموت في الجسد.

الله و البشر هكذا كالحيوانات غير العاقلة، وسادت غواية الشيطان في كل مكان حتى حُجبت معرفة الإله الحقيقي، فما الذي كان على الله أن يفعله؟ أيصمت أمام هذا الضلال العظيم ويدع البشر يضلون بتأثير الشيطان ولا يعرفون الله؟

٢ وما هي الفائدة من خلق الإنسان أصلاً على صورة الله؟ كان من الأفضل له لو أنه خُلق مثل مخلوق غير عاقل من أن يُخلق عاقلاً ثم يعيش كالحيوانات غير العاقلة".

" يوضح القديس أثناسيوس نتيجة أخرى للسقوط وهى أن معرفة الإله الحقيقى قد حُجِبت وسبق أن بين النتيجة المباشرة للسقوط وذلك في فصل ١/٦ حيث ذكر أنه " لأجل هذا إذ ساد الموت أكثر وعم الفساد على البشر ".

فإنهم لم يقبلوا الحق بل ثقلوا أنفسهم بالشرور والخطايا إلى الحد الذي فإنهم لم يقبلوا الحق بل ثقلوا أنفسهم عاقلة، بل من طريقة تصرفاتهم يُحسبون يجعلهم لا يظهرون بعد كخلائق عاقلة، بل من طريقة تصرفاتهم يُحسبون مجردين من العقل.

<sup>&</sup>quot; هذا السؤال يماثل السؤال الذي ورد في فصل ٧/٦ " فما الذي كان يجب على الله الصالح أن يفعله؟ أيترك الفساد يسيطر على البشر والموت ليسود عليهم؟ ".

<sup>&</sup>quot; ويوجد تقابل مع باقى السؤال الوارد فى فصل ٧/٦ "ما المنفعة إذن من خلقهم منذ البدء؟ لأنه كان أفضل بالحرى ألا يُخلقوا بالمرة من أن يُخلقوا وبعد ذلك يُهملون ويفنون". والملاحظ أن الحديث في فصل ٦ هو عن صنعة الله التي كانت في طريقها للهلاك إذ قد طالها الفساد ولهذا كان من الأفضل ألا تُخلق بدلاً من أن تُخلق وبعد ذلك تُهمل وتُفنى، أما في فصل ١٣ فإن الحديث هو عن أنه نتيجة للسقوط فإن معرفة الله حُجبت عن الإنسان المخلوق والموجود بالفعل، ولهذا فالاشارة هنا ليست إلى

الأمر يذهب اليهم بشخصه ، لكى يوبخهم بحضوره ، كآخر وسيلة يلجأ اليها. وكل ذلك لكى لا يصيروا خدامًا لغيره فيذهب عمله هباءً ".

7 - أفلا يشفق الله بالأولى على خليقته كلى لا تضل عنه وتعبد الأشياء التي لا وجود لها ، وبالأكثر عندما يظهر أن هذه الضلالة هي سبب هلاكهم وخرابهم وليس لائقًا أن يهلك هؤلاء الذين قد كانوا مرة شركاء في صورة الله.

٧- إذن فما هو الذي كان ممكنًا أن يفعله الله؟ وماذا كان يمكن أن يتم

"\_ أو هل كانت هناك ضرورة على الإطلاق أن يُعطَى فكرة عن الله منذ البداية؟ لأنه إن كان حتى الآن هو غير جدير بأن ينالها، فكان الأولى ألا تُعطى له من البداية .

٤\_ وما الفائدة التي تعود على الله الذي خلقهم وكيف يتمجد إن كان البشر الذين خلقهم لا يعبدونه بل يظنون أن آلهة أخرى هي التي خلقتهم؟ لأنه بهذا يظهر أن الله قد خلقهم (أي خلق البشر) لا لنفسه بل للآخرين.

٥\_ ومرة أخرى نقول: أي ملك ، وهو مجرد إنسان بشري، إذا امتلك لنفسه بلادًا يترك مواطنيه لآخرين يستعبدونهم ، وهو لا يدعهم يلتجئون لغيره، لكنه ينذرهم برسائله ثم يُرسل إليهم أصدقاءه مرارًا، وإن اقتضى

<sup>&#</sup>x27; وفي مجال المقابلة بين ما جاء في الفصلين ١٠ ، ١٣ نجد أنه بينما يشير القديس أثناسيوس في فصل ١٠ إلى أن الملك "ينتقم" لعمله فيقضى على الموت كعدو، فإننا نجده هنا في فصل ١٣ يوضح بالأكثر ضرورة القضاء على "عدم معرفة" الله الحقيقي وذلك بحضور "شخص" الملك نفسه.

انظر ما جاء في مت ٢١ ٣٣:٢١ عن صاحب الكرم والكراميين.

<sup>&</sup>quot; انظر فصل ٢/٨ "فيتلاشى عمل الله".

أ استخدم القديس أثناسيوس عدة مرات – منها ما جاء في فصل ١/١ – تشبيهات من أعمال الملك الأرضى ليبين بها أعمال الله الخلاصية وأوضح أن أعمال الكلمة المتجسد هي بالحرى أعظم جدًا من أعمال الملك البشرى، وهنا أيضنا في فصل ٦/١٣ يشدد مرة أخرى على هذه النقطة موضحًا أنه بينما لم يترك الملك الأرضى الأمور هكذا بل انتقم من اللصوص (١/١) نجد هنا أن الله أشفق على خليقته، وتعبير أن الله يشفق هو تعبير كتابي " الذي لم يشفق على ابنه " رو ٣٠٠٨. واشفاق الله على خليقته اتضح جليًا في أنه لم يشفق على ابنه الوحيد بل بذله من أجل الكل.

أله هو الكائن الحقيقي. انظر فصل ٤/٥، وكل آلهة أخرى هي كاذبة. انظر فصل ١١، فصل ١٥ أنه هنا يربط القديس أثناسيوس بين ضلالات الشياطين كسبب والموت كنتيجة. ومن مقارنة فصلي ١٠، ١٠ انلاحظ التشديد على أمرين هما القضاء على الموت، واستعادة معرفة الله الحقيقية. ورغم أنه قد يكون هناك تمييز بين الأمرين إلا أنهما لا ينفصلان. فعندما تتحجب معرفة الله فهذا يعنى حجب نعمة الخلق على صورة الله ومثاله وهذا يؤثر بالطبع على وجود الإنسان في حالة عدم فساد. لا كرر القديس أثناسيوس نفس هذا السؤال في الفصل ٢/٧ والاجابة التي يعطيها هناك توضع أن ما فعله الكلمة بتجسده هو القضاء على الموت. وهنا يجيب على نفس السؤال والأسئلة التي تليه موضحًا أن ما فعله الكلمة المتجسد هو أنه جعل البشر يعرفون الله الحقيقي. وأيضاً في فصل ٧/٤ يذكر أن البشر الذين خُلقوا من العدم أمكنهم بالتجسد استعادة نعمة الخلق على صورة الله ومثاله، أما

أنه كان من الأفضل في هذه الحالة عدم خلق الإنسان بالمرة بل إلى خلقه لكن كمخلوق غير عاقل (أى لا يعرف الله).

ا انظر فصل ۱۱/۲.

<sup>&</sup>lt;sup>٧</sup> في فصل ٧/٦ يذكر القديس أثناسيوس أن الله لو كان قد أهمل ولم يبال بهلاك صنعته لأظهر هذا الاهمال ضعفه وليس صلاحه. وهنا في هذا الفصل يوضح أن الله لو كان قد ترك البشر الذين خلقهم بدون أن يعرفوه لظنوا أن آلهة أخرى هي التي خلقتهم. وكلا الأمرين لا يحققان الهدف من خلق البشر. وفي فصل ٢/١١ يتسائل القديس أثناسيوس: لأنه أية منفعة للمخلوقات إن لم تعرف خالقها؟

<sup>&</sup>quot; التشبيه المأخوذ من حياة الملك وقدرته والمذكور في فصل ١٠ والذي يوضح به القديس أثناسيوس كيف أنه بالتجسد قد أبطل الموت والفساد، هذا التشبيه يستخدم مرة أخرى هنا في فصل ١٣ لكن يوضح كيف أنه بالتجسد صارت معرفة الله الحقيقى ممكنة لنا.

أ هنا يشير إلى ضلالات الشياطين التي حجبت معرفة الإله الحقيقي.

<sup>&</sup>quot; الرسائل والأصدقاء يرمزان هنا بالطبع إلى الناموس والأنبياء. وفي الفصل ٢/١٦ الأنبياء هم أناس معروفين بين البشر ويستطيع الآخرون أن يتعلّموا منهم عن الإله الحقيقي.

سوى تجديد الخليقة التي وُجدت على صورة الله، مرة أخرى، ولكي يستطيع البشر أن يعرفوه مرة أخرى؟ ولكن كيف كان ممكنًا لهذا الأمر أن يحدث إلا بحضور نفس صورة الله \_ مخلصنا يسوع المسيح؟ كان ذلك الأمر مستحيلاً أن يتم بواسطة البشر الأنهم هم أيضًا خُلقوا على مثال تلك الصورة . (وليس هم الصورة نفسها)، ولا أيضًا بواسطة الملائكة لأنهم ليسوا صورًا" (ش) ولهذا أتى كلمة الله بذاته الكي يستطيع - وهو صورة الآب \_ أن يجدد خلقة الإنسان، على مثال الصورة.

٨ \_ وإضافة إلى ذلك فهذا م يكن ممكنًا أن يتم أيضًا دون أن يُباد الموت والفساد.

٩\_ ولهذا فقد كان من اللائق أن يأخذ جسدًا " قابلاً للموت حتى يمكن

هنا في فصل ١٣ فيذكر أنه بعد التجسد أمكن تجديد هذه الصورة. وفي الحالة الأولى يتكلم عن القضاء على الموت الذي تم بالكلمة الخالق وفي الحالة الثانية يتكلم عن تجديد الصورة في الإنسان الكائن بالفعل وهذا حدث بواسطة الكلمة الذي هو صورة الآب.

ا يرى القديس أثناسيوس أن الإنسان المخلوق لا يمكن أن يعين المخلوق نظيره. انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٧٧.

<sup>&</sup>quot; حسب تعاليم القديس أثناسيوس يوجد فرق بين التعبيرين "صورة الله" و "على (مثال) صورة الله". ففي فكره أنه لايمكن بأى حال من الأحوال اعتبار الإنسان "صورة الله". "فكلمة الله" فقط هو "صورة الله". وحيث إنه مولود من جوهر الآب فهو الصورة الطبيعية والحقيقية الوحيدة للآب.

<sup>&</sup>quot; الملائكة ليسوا صورة الله وهم ليسوا خالقين بل مخلوقات. وبهذا التعليم يرد القديس أثناسيوس على تعاليم الغنوسيين. انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٢١.

ا انظر فصل ١/٤٠ حيث يستشهد القديس أثناسيوس بالنص الكتابي " لا رسول و لا ملاك بل الرب نفسه خلصهم " إش ١٠٦٣ س.

<sup>&</sup>quot; يقصد تجديد خلقة الإنسان.

<sup>&</sup>quot; القول بأنه كان من اللائق بكلمة الله أن يأخذ جسدًا بدون ذكر أى شئ عن النفس البشرية ليس معناه أن المسيح اتخذ جسدًا خاليًا من النفس البشرية. فالقديس أثناسيوس يتكلم هنا عن ضرورة تغيير حالة الجسد بالقضاء على الموت الذي فيه ولهذا اتخذ الكلمة جسدًا. والنفس أيضنًا لابد أن

أن يُبيد فيه الموت ويجدد خلقة البشر الذي خلقوا على صورته. إذن فلم يكن كفءًا لسد هذه الحاجة سوى صورة الآب'.

تتحرر من الخطية وهذا تم أيضًا بواسطة الكلمة إذ هو صورة الله. انظر فصل ١٥ حيث يوضح القديس أثناسيوس أن المسيح بظهوره في الجسد قد حرر النفس البشرية من نتائج الخطية. ' انظر الفصل الأول هامش رقع ٣.

### الفصل الرابع عشر

إن فسد الرسم وجبت إعادته من الصورة الأصلية. وهكذا أتى ابن الآب لكى يطلب ويخلص ويجدد الحياة. ولم تكن هنالك طريقة أخرى ممكنة. لأن الإنسان إذ طمس بصيرته بنفسه لم يستطع أن يبصر لكى يشفى. ولم تعد شهادة الخليقة لخالقها ذات نفع له. أما الكلمة فهو وحده الذى استطاع أن يتمم هذا. ولكن كيف؟ ليس إلا بأن يأتي إلينا كإنسان.

ا\_وكما أنه لو كانت هناك صورة لشخص مرسومة على قماش مثبت على لوحة خشبية وتلطخت هذه الصورة من الخارج بالأقذار، مما أدى إلى اختفاء ملامحها، ففي هذه الحالة لابد من حضور صاحب الصورة نفسه ثانية لكي يمكن إعادة تجديد الصورة على نفس قماش اللوحة، فلا يلقى بالقماش'، لأن صورته رسمت عليه ، بل يُجدّد الرسم عليه مرة أخرى.

٢\_ وعلى هذا النحو، فقد أتى إلى عالمنا كليّ القداسة ابن الآب، إذ هو صورة الآب، لكى يجدّ الإنسان الذي خُلق مرة على صورته، ويخلّص ما قد هلك بمغفرة الخطايا، كما يقول هو في الأناجيل "جئت لكي أطلب وأخلّص ما قد هلك". ولأجل هذا أيضًا قال لليهود " إن كان أحد لا يولد ثانية" وهو لا يقصد بهذا \_ كما ظنوا \_ الولادة من امرأة، بل قصد التحدث عن إعادة ميلاد النفس وتجديد خلقتها بحسب الصورة .

٣\_ ولكن إن كانت العبادات الوثنية والمعتقدات الإلحادية قد سيطرت

على المسكونة، وإن كانت معرفة الله قد أخفيت، فمن ذا الذي كان قادرًا أن يقوم بتعليم المسكونة عن الآب؟ وإن قال أحد إن هذه هي مهمة إنسان أجبناه أنه لم يكن في استطاعة إنسان أن يطوف المسكونة كلها وليس من طبيعته أن تكون لديه القدرة على الركض لمثل هذه المسافات الشاسعة، ولا هو يستطيع أن يدّعي القدرة على القيام بهذا العمل. كما أن البشر لا يستطيعون من تلقاء أنفسهم أن يقاوموا غواية الأرواح الشريرة وحيلها.

3- لأنه طالما أن الجميع ضلوا واضطربت نفوسهم بسبب غواية الأرواح الشريرة وأباطيل الأوثان فكيف كان ممكنًا لهم أن يغيروا نفوس البشر (الآخرين) وعقولهم وهم أنفسهم عاجزون عن رؤية النفس والعقل؟ وكيف يمكن لأى كائن أن يغير النفس وهو لا يراها أو يعرفها؟ وقد يقول أحد إن الخليقة كانت كافية ألكن لو كانت الخليقة كافية

ا ويقصد هنا النفس البشرية التي خُلقت على صورة الله ومثاله. انظر ضد الوثنيين. فصل ٣٤/٣٠.

الو ١٠:١٩.

ا يو ٣:٣ ، ٥.

ا إذ أن المسيح هو صورة الآب كما سبق الحديث. انظر هامش رقم (٢) ص٣٩.

ا هذا يكمن الفرق الواضح بين المسيح الإله والكائن المخلوق انظر فصل ٢٦ حيث يتضح عمل المسيح في كل المسكونة.

النظر فصول ٣٠، ٥٢ وفيهما يتحدث القديس أثناسيوس عن عمل المسيح في تغيير حياة وسلوك الذين آمنوا به.

<sup>&</sup>quot; يُرجع القديس أثناسيوس السبب في عجز البشر عن رؤية أن لهم نفوسًا وأيضًا أن هذه النفوس عاقلة إلى أمرين هما: ضلالات وغواية الأرواح الشريرة كما هو مذكور بالتفصيل في مقالته ضد الوثنيين فصل ١/٣٤ فيقول "إنه كما أنكر البشر الله وصاروا يعبدون أشياء لا نفس لها، وهكذا أيضًا بتوهمهم أنهم ليست لهم نفوس عاقلة ينالون حالاً قصاص غباوتهم أي أنهم يُحسبون في عداد المخلوقات غير العاقلة". ويتابع القديس أثناسيوس شرحه فيقول " مع أن لهم نفس خالدة وهم لا يرونها فإنهم يجعلون من الأشياء المنظورة الفانية صورة الله " بدلاً من أن تكون نفوسهم على حسب صورة الله لأن " النفس خُلقت على صورة الله ومثاله ". والسبب الثاني لهذا العجز يكمن في كون البشر من المخلوقات بينما الكلمة وحده إذ هو الله فهو الذي يبصر ويعرف النفس والعقل إذ قد خلقهما على صورته ومثاله، فصل ١٦/٤.

ا انظر فصل ١/١٢ وضد الوئتيين. فصل ٢٤/٤.

#### الفصل الخامس عشر

وإذ رأى الكلمة أن البشر حصروا أفكارهم في الأمور الجسدية تنازل إلى مستوى تفكيرهم وأخذ جسدًا. والتقى بإحساساتهم في منتصف الطريق. وسواء اتجهت ميولهم إلى عبادة الطبيعة، أو البشر، أو الأرواح الشريرة، أو الموتى، فقد أظهر نفسه ربًا على

١\_ وكما أن المعلم الصالح، الذي يعتني بتلاميذه'، إذ يرى أن بعضًا منهم لا يستفيد من العلوم التي تسموا فوق إدراكهم، فإنه يتنازل إلى مستواهم ويعلمهم أمورًا أبسط ، هكذا فعل كلمة الله كما يقول بولس " اند كان العالم في حكمة الله لم يعرف الله بالحكمة استحسن الله أن يُخلص المؤمنين بجهالة الكرازة".

٢\_ ولأن البشر قد تركوا التأمل في الله وانحطت نظراتهم إلى أسفل كأنهم قد غاصوا في الأعماق عباحثين عن الله في عالم الحسيّات، صانعين لأنفسهم آلهة من البشر المائتين° ومن الشياطين ، لهذا فإن محب البشر ومخلّص الجميع كلمة الله أخذ لنفسه جسدًا ومشى كإنسان بين البشر، لما حدثت كل هذه الشرور الفظيعة، لأن الخليقة كانت موجودة بالفعل ومع ذلك كان البشر يسقطون في نفس الضلال عن الله.

٦\_ فإلى من إذن كانت الحاجة الأ إلى كلمة الله الذي يبصر (ويعرف) النفس والعقل، وهو المحرك لكل ما في الخليقة، والتي من خلالها يجعل الآب معروفًا؟ لأن ذلك الذي \_ بأعمال عنايته وتدبيره لكل الأشياء \_ يعلم عن الآب هو الذي يستطيع أيضًا أن يجدد ذلك التعليم عينه.

٧\_ وكيف كان ممكناً أن يحدث هذا؟ ربما قال امرء بأن هذا كان ممكنًا أن يحدث بنفس الطريقة السابقة، حتى أنه مرة أخرى - عن طريق أعمال الخليقة \_ يمكن أن يعلن معرفة الآب. لكن هذه الوسيلة لم تعد مضمونة، وبالتأكيد هي غير مضمونة، لأن البشر قد أهملوها سابقًا، بل أنهم لم يعودوا يرفعون أعينهم إلى فوق بل صاروا يشخصون إلى أسفل.

٨ \_ ولهذا كان من الصواب، إذ أراد منفعة البشر '، أن يأتى الينا كإنسان آخذًا لنفسه جسدًا شبيهًا بجسدهم من أسفل . حتى يستطيع الذين لا يريدون أن يعترفوا به، من خلال أعمال عنايته وسلطانه على كل الأشياء، أن يبصروا الأعمال التي عملها بجسده \_ هنا على الأرض \_ ويعرفوا كلمة الله الحال في الجسد ومن خلال الكلمة المتجسد يعرفون الآب.

ا استخدم القديس أنتاسيوس نفس هذه الكلمات ليصف ما فعله الله أيضنًا ليجعل نفسه معروفًا للبشر إذ أنه أعطى الكون بكلمته نظامه الحالي. انظر ضد الوثنيين. فصل ١/٣٥.

<sup>&</sup>quot; انظر القديس أثناسيوس: رسالة عن ديونيسيوس أسقف الأسكندرية. فصل ٦ حيث يذكر طريقة المعلم في التعامل مع تلاميذه.

٦ اكو ١:١٦.

انظر ضد الوثنيين. فصل ٨.

<sup>°</sup> انظر ضد الوثنيين. فصل ١٠/٣.

انظر فصل ٤٧.

ا تعتبر هذه الفقرة مقدمة للفصل التالي.

<sup>&</sup>quot; انظر فصل ١/١١ " فإن البشر قد خُلقوا في جسد أرضى من أسفل ".

وجذب أحاسيس كل البشر نحو نفسه '، لكي يستطيع أولئك الذين يظنون أن الله له جسد مادى، أن يدركوا الحق عن طريق الأفعال التي يعملها الرب بواسطة جسده، وعن طريقه يعرفون الآب.

٣\_ والأنهم بشر، ويفهمون كل شيء بطريقة بشرية، فعندما يستخدمون إحساساتهم الجسدية لتفسير هذه الأفعال ويحاولون فهمها بدقة فإنهم يرون أنفسهم قد قوبلوا في منتصف الطريق، وهكذا يتعلمون الحق من كل ناحية.

٤\_ فإن نظروا إلى الخليقة وعبدوها عن خوف فإنهم يرون مع ذلك أنها تعترف بالمسيح ربًا". وإن اتجهوا بأفكارهم إلى البشر، ظانين أنهم آلهة وجدوا \_ رغم ذلك \_ أن أعمال المخلص إن قورنت بأعمال البشر \* فإنها تظهره هو وحده أنه ابن الله دون سائر البشر، لأنه لم يقم بينهم قط من استطاع أن يعمل الأعمال التي عملها كلمة الله.

٥ \_ أو إن انحرفوا وراء الأرواح الشريرة، فعندما يرون الكلمة يطردها يجب أن يدركوا أن كلمة الله وحده هو الله وأن تلك الأرواح ليست الهة .

٦- أو إن كانت عقولهم قد هبطت إلى الأموات، فعبدوا الأبطال والآلهة التي تحدث عنها شعراؤهم، فإنهم بعد أن رأوا قيامة المخلص

فيجب عليهم أن يعترفوا أن تلك الآلهة كاذبة، وأن الرب وحده هو الإله الحق، كلمة الآب، وهو الذي يسود على الموت أيضًا .

٧ ـ و لأجل هذا السبب وُلد وظهر كإنسان، ومات، وقام. وهو قد أظهر بأعماله التي غطّت على أعمال كل من سبقوه من البشر، أن أعمالهم ضعيفة. وحتى إذا انحرفوا إلى أية ناحية فإنه يستردهم من هناك ويعلمهم عن أبيه الحقيقي، كما يقول عن نفسه: "أنا قد جئت لكى أطلب وأخلص ما قد هلك".

ا انظر فصل ٤٦.

ا نظر فصل ۱۱ هامش رقم (٥) ص ۲۹.

انظر ضد الوثنيين فصل ٣/٣٧ واعتراف الخليقة بالمسيح ربًا ظهر أيضنًا وقت الصليب انظر تجسد الكلمة فصل ١٩.

<sup>\*</sup> في الفصل ٤٩ يقارن القديس أثناسيوس بالتفصيل بين أعمال السيد المسيح في الجسد وبين أعمال آلهة اليونانيين.

<sup>°</sup> انظر فصل ٤٨.

ا من الحجج التي يسوقها القديس أثناسيوس ضد الآلهة التي تحدّث عنها الشعراء اليونانيين أنها أو لأ مائتة وفانية ثم أنها ضعيفة وثالثًا أن سلوكياتها شائنة (انظر ضد الوثنيين. فصل ١٢). ولهذا فإنه هنا يبرز قيامة المخلّص لأن هذه الحقيقة تبطل تلك الآلهة وتثبت أنها كاذبة.

<sup>&</sup>quot; لو ١١:١٩، انظر فصل ١٤ حيث استخدم القديس أثناسيوس نفس هذه الآية لكن في سياق أن الابن الذي هو صورة الآب قد جاء ليجدد خلقة الإنسان على حسب صورته ومثاله.

#### الفصل السادس عشر

إذًا فقد جاء لكى يجذب أنظار البشر الحسية إليه كإنسان وبذلك يقودهم لكى يعرفوه كإله.

1\_ فطالما أن فكر البشر قد انحط كلية إلى الأمور الحسية، فالكلمة أيضًا تنازل وأخفى نفسه بظهوره في جسد، لكى يجذب البشر إلى نفسه كإنسان، ويوجه إحساساتهم نحوه، ومن ثم إذ يتطلع إليه البشر كإنسان فإنهم بالأعمال التي يعملها يقتنعون إنه ليس مجرد إنسان بل هو إله أيضًا، وكلمة الإله الحقيقي وحكمته.

٢\_ وهذا أيضًا هو ما قصده بولس الرسول عندما يقول: "وأنتم متأصلون ومتأسسون في المحبة حتى تستطيعوا أن تدركوا مع جميع القديسين أما هو الطول والعرض والعمق والعلو وتعرفوا محبة المسيح الفائقة المعرفة لكى تمتلئوا إلى كل ملء الله".

"\_ فلقد امتلأت كل الأشياء من معرفة الله بإعلان الكلمة نفسه في كل مكان أ: فوق وتحت، في العمق وفي العرض، أما "فوق" ففي الخليقة، و"تحت" بصيرورته إنسانًا، وفي "العمق" بنزوله إلى الجحيم، وفي "العرض" أي في كل المسكونة. لقد امتلأ الكل من معرفة الله ه.

٤ ـ ولهذا السبب أيضًا فإنه لم يتمم ذبيحته عن الكل بمجرد مجيئه مباشرة، بتقديم جسده للموت ثم إقامته ثانية. لأنه لو فعل ذلك لجعل ذاته

غير ظاهر، ولكنه صير نفسه ظاهرًا جدًا بتلك الأعمال التي عملها وهو في الجسد والمعجزات التي أظهرها، وبذلك صار معروفًا أنه ليس بعد مجرد إنسان فقط بل أنه هو الله الكلمة.

٥- لأن المخلّص تمّم بتأنسه عمليتى المحبة': (أولاً): أنه أباد الموت من داخلنا وجدّدنا ثانية. (ثانيًا): أنه إذ هو غير ظاهر ولا منظور، فقد أعلن نفسه وعرّف ذاته بأعماله في الجسد، بأنه كلمة الآب، ومدّبر وملك الكون.

ا انظر فصل ۱۸.

انظر فصل ٥٧.

۳ أفسس ۱۲:۳ \_ ۱۹\_

أ انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ١١.

<sup>&</sup>quot; انظر إشعياء ١١:٩.

<sup>&#</sup>x27; عمليتا المحبة هاتان تمثلان أساس عقيدة الخلاص في فكر القديس أثناسيوس. انظر أيضًا الفصل الأول والهامش رقم (٧) ص٢، و(١) ص٣ انظر أيضًا ضد الوثنيين فصل ٣٥ حيث يذكر أن الله وإن كان غير منظور بالطبيعة، فقد جعل نفسه معروفًا للبشر من خلال أعمال الخليقة. انظر أيضًا تجسد الكلمة فصل ٣٢.

الفصل السابع عشر

كيف أن التجسد لم يحد من وجود الكلمة في كل مكان ولم ينقص من نقاوته. (تشبيه الشمس).

ا\_ لأنه لم يكن محصورًا في الجسد \_ كما قد يتوهم البعض \_ أو أنه بينما كان انه بسبب وجوده في الجسد كان كل مكان آخر خاليًا منه، أو أنه بينما كان يحرك الجسد كان العالم محرومًا من أفعال قدراته وعنايته. غير أن الأمر العجيب والمدهش جدًا هو أنه مع كونه هو الكلمة الذي لا يحويه شئ فإنه هو نفسه يحوي كل الأشياء لله وبينما هو موجود في كل الخليقة فإنه بحسب جوهره هو متميز عن كل الخليقة. فهو حاضر في كل الأشياء بقدرته فقط (وليس بجوهره)، ضابطًا كل الأشياء ومظهرًا سيادته على كل شئ، وعنايته بكل شئ، وواهبًا الحياة لكل شئ. ومع أنه يحوي كل الأشياء ولا يحتويه شئ، إلا أنه كائن كلية في أبيه وحده ".

٢ وهكذا حتى مع وجوده في جسد بشري معطيًا الحياة له فقد كان من الطبيعي أن يمنح الحياة للكون كله في نفس الوقت. ومع كونه حاضرًا في كل جزء (من الخليقة بقدرته) فهو خارج كل شئ (بجوهره). وبينما صار معروفًا بأعماله التي عملها في الجسد فإنه كان في نفس الوقت ظاهرًا أيضًا بواسطة أعماله في الكون كله.

"— إن عمل النفس أن تدرك الأشياء الخارجة عن جسدها بأفكارها ولكنها لا تستطيع أن تعمل خارج نطاق جسدها أو أن تحرك الأشياء البعيدة عن الجسد. ولن يستطيع أى إنسان أن يحرك الأشياء البعيدة أو ينقلها بمجرد التفكير فيها. وأيضًا فأى إنسان لا يستطيع وهو جالس في بيته، بمجرد التفكير في الأجرام السماوية، أن يحرك الشمس أو يجعل السماء تدور، لكنه يرى أنها تتحرك وأنها قد وجدت مدون أن يكون له أى قدرة للتأثير عليها.

3 الما كلمة الله فلم يكن كذلك في جسده (البشري)"، إذ لم يكن مقيدًا بسبب الجسد، بل بالحرى كان يستخدم جسده، ولذلك فهو لم يوجد في الجسد فقط بل كان موجودًا بالفعل في كل شئ. وبينما كان خارج الكائنات فقد كان في أبيه وحده مستقرًا.

- وهذا هو الأمر العجيب، أنه بينما كان يتصرف كإنسان كان ككلمة الله يُحيي كل الأشياء وكابن كان كائنًا مع أبيه. ولذلك عندما ولَدته العذراء لم يعتريه أي تغير (من جهة طبيعته الإلهية)، ولا تدنس بحلوله في الجسد، بل بالعكس فهو قد قدّس الجسد أيضاً.

آ- ورغم وجوده في كل الأشياء إلا أنه لم يستمد منها شيئًا، بل العكس فإن كل الأشياء تستمد منه الحياة وتعتمد عليه في بقائها".

محصوراً περικεκλεισμένος اقد استخدم القديس أثناسيوس مصطلحات متنوعة لوصف علاقة الكلمة بالجسد. وأكثر هذه المصطلحات شيوعا هي: جعله "جسدًا" خاصنا ιδιοποιεῖσθαι ابس <math>ιδιοποιεῖσθαι انظر على سبيل المثال فصول <math>ιδιοποιεῖσθαι انظر على سبيل المثال فصول <math>ιδιοποιεῖσθαι ι είνδυεσθαι انظر على سبيل المثال فصول <math>ιδιοποιεῖσθαι ι είνδυεσθαι ι

انظر المقالة الثالثة ضد الآريوسيين. فقرة ١.

ا والإنسان فقط هو الذي يستطيع أن يفعل هذا. انظر ضد الوثنيين. فصل ١/٣١.

انظر ضد الوتنيين. فصل ٥٥.

<sup>&</sup>quot; الكلمة يختلف عن النفس البشرية. انظر ضد الوثنيين. فصل ٣٣.

أ انظر ضد الوئتيين ٢٤/٤.

<sup>°</sup> انظر فصل ٤٥/٣.

انظر فصل ٢٤/٦.

## الفصل الثامن عشر

أعمال المسيح بالجسد تظهر قوة كلمة الله وقدرته: بإخراجه الشياطين، وبالمعجزات، وبميلاده من العذراء.

ا عندما يتحدث الكتاب الموحى اليهم عنه أنه يأكل ويشرب وأنه ولد، فإنهم يقصدون أن الجسد كجسد ولد واقتات بالطعام المناسب لطبيعته. أما الله الكلمة نفسه الذي كان متحدًا بالجسد، فإنه يضبط كل الأشياء. وكل أعماله التي عملها وهو في الجسد تظهر أنه لم يكن إنسانًا بل كان الله الكلمة . وأما هذه الأمور فإنها تُذكر عنه لأن الجسد الذي أكل وولد وتألم لم يكن جسد أحد آخر، بل كان جسد الرب نفسه . ولأنه صار إنسانًا كان من المناسب أن تقال عنه هذه الأمور كإنسان حتى يتبين أنه أخذ جسدًا حقيقيًا لا خياليًا .

٢ – وكما أنه بواسطة هذه الأمور عُرِفَ حضوره جسديًا كذلك بواسطة الأعمال التي عملها في الجسد أعلن نفسه أنه ابن الله. لهذا نراه ينادى اليهود غير المؤمنين قائلاً: " إن كنت لست أعمل أعمال أبي فلا تؤمنوا بي، ولكن إن كنت أعمل فإن لم تؤمنوا بي فآمنوا بالأعمال لكي تعرفوا وتؤمنوا أن الآب في وأنا فيه".

ا انظر: القديس أثناسيوس الرسالة الرابعة إلى سرابيون عن الروح القدس. فصل ١٨.

الله المسيح و المسيوس على بعض الغنوسيين الذين فصلوا بين شخص المسيح و جسده. انظر البريناؤس: ضد الهرطقات ٣، ١٧: ٦.

<sup>&</sup>quot; هنا يرد القديس أثناسيوس على تعاليم فالنتينوس وماركيون والمونارخيين، انظر أيضًا مقالته الثانية ضد الآريوسيين. فقرة ٢٧ ".. ولكنه بالتأكيد اتخذ جسدًا حقيقيًا برغم ما يهذى به فالنتينوس " انظر أيضًا رسالته إلى ابكتيتوس. فصل ٧.

<sup>&#</sup>x27; يو ۱:۷۲\_۲۷.

٧\_ لأنه أن كانت الشمس \_ التي خلقها هو والتي نراها وهي تدور في السماء \_ لا تتدنس عندما تلمس أشعتها الأجسام الأرضية، ولا تفقد نورها بسبب ظلمة هذه الأجسام، لكنها بالعكس تنيرها وتطهرها أيضًا؛ فبالأولى جدًا كلمة الله كلي القداسة، خالق الشمس وربها ، لا يتدنس بمجيئه في الجسد، بل بالعكس، فلكونه عديم الفساد، فقد أحيا الجسد المائت وطهره ، فهو الذي كُتب عنه "الذي لم يفعل خطية و لا وُجدَ في فمه مكر "".

<sup>&#</sup>x27; انظر المقالة الأولى ضد الآريوسيين. فقرة ٢٧.

انظر الفصول من ٢٤\_٥٤.

<sup>&</sup>quot; ابط ٢٠:٢، انظر إشعباء ٩:٥٣ وردت هذه الآية أيضاً في الفصل ٣٤ ضمن الشاهد المستخدم هناك من إشعباء النبى كتنبؤات عن آلام المسيح وموته. وهنا جاءت في الآية كلمة "خطبة" وفي الفصل ٣٤ جاءت كلمة "شر"، وهذا يوضح أن تعبير " الذي لم يفعل خطبة " يتمشى مع تعبير أن الكلمة " لا يتدنس بمجبئه في الجسد ".

٣\_ وكما أنه \_ بينما هو غير منظور \_ يمكن أن يُعرَف من أعماله في الخليقة، هكذا أيضنًا عندما تأنس. فبينما هو غير منظور (بلاهوته) إلاً أنه يمكن أن يُعرَف من أعماله التي عملها في الجسد أن من يستطيع أن يعمل هذه الأعمال لا يمكن أن يكون إنسانًا بل هو قوة الله وكلمته'.

٤\_ فأمرُه للأرواح الشريرة (بالخروج) وخروجها في الحال لا يمكن أن يكون عمل إنسان بل عمل الله . ومن ذا الذي يراه وهو يشفي الأمراض التي يخضع لها الجنس البشري ويستمر في ظنه عنه أنه إنسان وليس إلهًا؟ فقد طهر البرتص، وجعل العرج يمشون، والصم يسمعون، والعمي يبصرون، وبالإجمال طرد من البشر كل مرض وكل ضعف". من هذه الأعمال كلها كان ممكنًا لأي إنسان بسيط أن يعرف ألوهيته. وأيضًا من ذا الذي يراه يرد للإنسان ما كان ينقصه منذ ولادته مثلما فتح عيني الأعمى منذ ولادته ، ولا يدرك أن طبيعة البشر خاضعة له، وأنه هو خالقها وصانعها؟ لأن من يرد للإنسان ما كان ينقصه منذ و لادته لابد أن يكون هو رب وسيد تكوين البشر .

٥\_ ولهذا فإنه وهو نازل إلينا كون لنفسه جسدًا من عذراء لكي يقدم للجميع دليلاً قويًا على ألوهيته حيث إن الذي صور هذا الجسد هو صانع جميع الأشياء. لأن من ذا الذي يرى جسدًا يأتي من عذراء وحدها بدون

الرب نفسه المعتنى بالجميع؟

رجل ولا يدرك أن من ظهر في هذا الجسد لابد أن يكون هو صانع ورب

٦- أو من ذا الذي يرى تغيير طبيعة المياه وتحولها الى خمر ولا

يدرك أن من فعل هذا هو سيد طبيعة هذه المياه وخالقها؟ ولأجل هذا دخل

إلى البحر كسيّد له ومشى عليه كما على أرض يابسة لكى يقدم لكل من

يراه برهانًا على سلطانه على كل الأشياء. وعندما أشبع جمعًا غفيرًا من

طعام قليل، وقدّم لهم الكثير من لا شئ، فأطعم خمسة آلاف نفس من خمسة

أرغفة وشبعوا وفضل عنهم الكثير، ألم يظهر ذاته أنه لم يكن آخر سوى

باقى الأجساد أيضًا؟ ا

ا انظر فصل ٨.

استخدم القديس أثناسيوس نفس مصدر فعل يحول "μεταβάλειν" وذلك في الفصل ١/٢٠ ليصف التحول الذي تم في طبيعة الإنسان بواسطة الخالق والمخلص أى التحول من حالة الفساد إلى حالة عدم الفساد.

القديس أثناسيوس الرسولي

ا انظر المقالة الثالثة ضد الأريوسيين. فقرة ٣١، الرسالة الرابعة إلى سرابيون عن الروح القدس. فصل ١٦.

انظر فصل ٤٨.

انظر فصل ۳۸.

<sup>\*</sup> انظر المقالة الثالثة ضد الأريوسيين. فقرة · ٤.

<sup>&</sup>quot; الرسالة الرابعة إلى سرابيون عن الروح القدس. فصل ٢١.

الفصل التاسع عشر

وإذ لم يقتنع الإنسان بطبيعته، فإنه كان يجب أن يتعلّم معرفة الله من أعمال المسيح في الجسد حيث اعترفت كل الطبيعة بلاهوته، خصوصاً عند موته.

١ \_ لقد رأى المخلّص أنه حسن أن يفعل كل هذا، حتى بعدما عجز البشر أن يدركوه في عنايته بالكون ولم يفهموا أنه الإله من خلال أعماله في الخليقة فإنهم على الأقل يستطيعون - بمشاهدتهم أعماله في الجسد -أن يستردوا بصيرتهم ويعرفوا الآب عن طريقه. ومن عنايته بأبسط الأمور يتبينوا بالقياس عنايته بكل الأشياء كما سبق القول .

٢ \_ فمن ذا الذي يرى سلطانه على الأرواح النجسة، أو من ذا الذي يرى الأرواح النجسة تعترف بأنه هو سيدها"، ويساوره الشك بعد ذلك في أنه هو ابن الله وحكمته وقوته ؟

٣ \_ لأنه جعل حتى الخليقة نفسها تخرج عن صمتها، فالأمر العجيب أنه في موته، أو بالحرى في انتصاره على الموت وهو على الصليب، اعترفت كل الخليقة بأن من ظهر وتألم في الجسد لم يكن مجرد إنسان بل ابن الله ومخلص الجميع. فالشمس توارت، والأرض تزلزلت، والجبال تشققت ، وارتعب كل البشر. جميع هذه الأمور أوضحت أن المسيح الذي على الصليب هو الله، وأن الخليقة كلها خاضعة كعبد له، وأنها شهدت

00

ARTHUR DE LA CONTRACTION OF THE PARTY OF THE

برعبها لحضور سيدها'. وهكذا أظهر الله الكلمة نفسه للبشر بأعماله.

٤ \_ على أنه لابد بعد ذلك أن نروي ونتحدث عن الهدف الذي من

أجله جاء وعاش فيما بيننا بالجسد، وعن كيفية موت جسده، حيث إن هذا

الأمر هو أساس إيماننا، وهو يشغل أذهان جميع الناس حتى تعرف

ويتضح لك يقينًا، بواسطة ما نقدمه، أن المسيح هو الله وابن الله.

ا انظر ضد الوثنيين. فصل ٣٧.

ا ما كان يتحدث عنه الوثنيين بشأن المسيحيين كان في الواقع هو أن المسيحيين يؤمنون بشخص حُكم عليه بمروت الصليب على أنه هو الله، وهذا يظهر مما جاء في كتاب لوكيانوس περὶ τὴς περεγρὶνου τελευτής (11) والذي كتبه لجذب المسيحيين نحوه .

ا يكرر القديس أنتاسيوس ما سبق أن أوضحه في الفصول ١٢، ١٤، ١٥.

انظر فصول ۲۲، ۲۸.

انظر اكو ١:٤١.

أ انظر المقالة الثالثة ضد الأريوسيين. فقرة ٥٦.

## الفصل العشرون

إذن فلن يستطيع أحد أن يهب عدم الفساد إلا الخالق، ولن يستطيع أحد أن يعيد مماثلة صورة الله إلا صورة الآب، ولن يستطيع أحد أن يحيي إلا رب الحياة، ولن يستطيع أحد أن يعرف الآب للبشر إلا الكلمة. وهو \_ لكى يفى الدين الذى علينا وهو الموت \_ لابد أن يموت عنا أيضًا ويقوم ثانية كباكورة لنا من بين الأموات. إذن كان يجب أن يكون جسده قابلاً للموت، وأن يصير غير فاسد باتحاده بالكلمة.

١ ــ لقد تحدثنا إذن، وباختصار على قدر المستطاع وبقدر ما أمكننا فهمه، عن سبب ظهوره في الجسد'، وأنه لم يكن ممكنًا أن يحول الفاسد إلى عدم الفساد إلا المخلص نفسه، الذي خلق منذ البدء كل شئ من العدم. ولم يكن ممكنا أن يعيد خلق البشر ليكونوا على صورة الله إلا الذي هو صورة الآب . ولم يكن ممكنًا أن يجعل الإنسان المائت غير مائت إلا ربنا يسوع المسيح الذي هو الحياة ذاتها".

ولم يكن ممكنًا أن يُعلّم البشرعن الآب' ويقضى على عبادة الأوثان إلا الكلمة الذي يضبط كل الأشياء، وهو وحده الابن الوحيد الحقيقي.

٢ \_ ولما كان من الواجب وفاء الدين المستحق على الجميع، إذ \_ كما بينا سابقًا " كان الجميع مستحقين الموت، فلأجل هذا الغرض جاء المسيح بيننا. وبعدما قدّم براهينا كثيرة على ألوهيته بواسطة أعماله في الجسد " فإنه قدّم ذبيحته عن الجميع، فأسلم هيكله للموت عوضاً عن الجميع ، أو لا: لكى يبررهم ويحررهم من المعصية الأولى ، وثانيًا: لكي يثبت أنه أقوى من الموت، مظهرًا جسده الخاص أنه عديم الفساد، وأنه باكورة لقيامة الجميع .

٣ - ولا تتساءل إن كنا نكرر ما نقوله عند الحديث عن نفس الموضوعات، فطالما نحن نتحدث عن مشورة الله الصالحة من جهتنا^ فيجب علينا أن نشرح المعنى الواحد بطرق عديدة، حتى لا يبدو كأننا تركنا أى شئ بدون تفسير، فنتهم بالتقصير أو بالعجز في معالجتنا الأمور هامة

ا انظر بداية الفصلين الأول والرابع.

انظر فصل ١٣.

انظر الفصول ٨ــ١٠ تعبير "الحياة ذاتها" Αὐτοζωή في تعاليم القديس أثناسيوس يعنى أن الابن هو واحد مع الآب في الجوهر ولهذا فهو صورة الآب. وفي فصل ٤٦ من مقالته ضد الوثنيين يوضح هذه العقيدة ويستخدم صفات أخرى ليصف بها الابن في علاقته الجوهرية بالآب وكل هذه الصفات تبدأ بمقطع "Aǔτo" الذي يعنى ذات فيقول ".. ولأنه المولود الصالح من الآب الصالح والابن الحقيقي فهو قوة الآب وحكمته وكلمته ليس عن طريق المشاركة ولا كأن هذه الصفات اكتسبها من الخارج كما هو الحال مع من يشتركون فيه ويصيرون حكماء به وينالون منه قوة وتعقلاً، بل أنه هو "حكمة (الآب) ذاتها" Αὐτοσοφὶα، كلمة (الآب) ذاته Αὐτολόγος، "قوة (الآب) ذاتها Αὐτοδύναμις"، "نور (الآب) ذاته Αὐτοφώς"، "الحق ذاته Αὐτοδύναμις"، "البر ذاته Αὐτοδικαιοσύνη"، "الفضيلة ذاتها Αὐτοδικαιοσύνη".

ا انظر فصل ١٤.

انظر فصل ٩.

انظر فصل ١٦.

<sup>·</sup> انظر فصل ۱/٤، ١٠/٥.

<sup>&</sup>quot; انظر فصل ٥.

<sup>&</sup>quot; انظر اكو ١٥:١٥. في الفقرتين ١، ٢ من هذا الفصل بلخص القديس أثناسيوس تعليمه عن عقيدة

<sup>&</sup>quot; في كتاباته اللاهوتية، يفضل القديس أثناسيوس تكرار المعنى الذي يريد توضيحه باستخدام طرق متعددة في شرحه، وهو ينبه القارئ دائمًا إلى عملية التكرار هذه. انظر فصل ٢/٤٥. والمقالة الأولى ضد الأريوسيين. فقرة ٢٩، ٣١، المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٢٢، ٨٠. " يقصد ما جاء في فصل ١/١٩.

ويعتق أولئك الذين خوفًا من الموت كانوا جميعًا كل حياتهم تحت العبودية".

كهذه. لأنه من الأفضل لنا أن نتهم وننتقد بسبب التكرار من أن نترك أى شئ كان يجب أن نعرضه بوضوح.

٤ \_ فالجسد (جسد الكلمة) لكونه من طبيعة البشر ذاتها لأنه كان جسدًا بشريًا \_ حتى إن كان قد أخذ من عذراء فقط بمعجزة فريدة ' \_ لكن لأنه كان قابلاً للموت لذلك كان لابد أن يموت كسائر البشر نظرائه". غير أنه بفضل اتحاده بالكلمة فإنه لم يعد خاضعًا للفساد الذي بحسب طبيعته، بل بسبب كلمة الله الذي حلّ فيه فإن الفساد لم يلحق به أ.

• – وهكذا تم (في جسد المسيح) فعلان متناقضان في نفس الوقت: الأول هو: أن موت الجميع قد تم في جسد الرب (على الصليب) والثاني: هو أن الموت والفساد قد أبيدا من الجسد بفضل اتحاد الكلمة به. فلقد كان الموت حتميًا، وكان لابد أن يتم الموت نيابة عن الجميع لكي يوفي الدين المستحق على الجميع °.

آ – ولهذا – كما ذكرتُ سابقًا آ – طالما أن الكلمة كان من غير الممكن أن يموت، إذ أنه غير مائت، فقد أخذ لنفسه جسدًا قابلاً للموت حتى يمكن أن يقدمه، كجسده الخاص نيابة عن الجميع، حتى إذا ما تألم عن الكل باتحاده بالجسد، فإنه "يبيد بالموت ذاك الذي له سلطان الموت أي إبليس

OA

ا انظر فصل ۲/۳۰

الكنه كان جسدًا طاهرًا وخاليًا بالحق من زرع البشر فصل ٣/٨.

<sup>&</sup>quot; انظر فصل ٣/٤.

أ انظر فصل ٩/٢.

<sup>\*</sup> يشدد القديس أثناسيوس هذا على النصرة التي أتمها الكلمة المتجسد على الموت وأيضنا يشدد على الشفاء الجذرى للفساد. ولقد كإن جسد الكلمة هو الأداة التي تمت بها هذه النصرة، وهذا يشدد القديس أثناسيوس مرة أخرى على ما ورد في الفصلين ٨، ٩.

انظر الفصول ١٠١٠.

١ عب ٢:١٢ ، ١٥.

## الفصل الحادى والعشرون

لقد أبيد الموت بموت المسيح. ولكن لماذا لم يمت المسيح سرًا، أو بكيفية أكثر وقارًا واحترامًا؟ إنه لم يكن خاضعًا للموت الطبيعي، بل كان لابد أن يموت بأيدى الآخرين. لماذا مات إذن؟ مات لأنه لأجل هذا قد أتى، ولأجل هذا وحده. وإلا كيف كان ممكنًا أن تكون هناك قيامة بدون موت؟

٢ \_ لأننا \_ كالبذور التى تلقى فى الأرض \_ فهكذا نحن لا نفنى عندما ننحل بالموت، بل نزرع فى الأرض لنقوم ثانية، بما أن الموت قد

أبيد بنعمة قيامة المخلّص ' لهذا إذن أخذ المغبوط بولس على عاتقه تأكيد القيامة للجميع إذ يقول " لأن هذا الفاسد لابد أن يلبس عدم فساد، وهذا المائت يلبس عدم موت. ومتى لبس هذا الفاسد عدم فساد ولبس هذا المائت عدم موت فحيئذ تصير الكلمة المكتوبة أبتُلعَ الموت إلى غلبة. أين ذَنبُك (شوكتك) يا موت ... أين غلبتك يا هاوية "٢.

" \_ وربما تساءل أحد إن كان لابد أن يُسلِّم جسده للموت نيابة عن الجميع، فلماذا لم يضع هذا الجسد (على فراش للموت وفي موضع خاص) كأى إنسان عادى بدلاً من أن يأتى به إلى موت الصليب علنًا؟ فقد كان أكثر لياقة له أن يُسلِّم جسده بكرامة بدلا من أن يحتمل موتًا مشينًا كهذا.

غ \_ ولكن لابد أن نتنبه، أن هذه الاعتراضات هي اعتراضات بشرية أما ما فعله المخلّص فهو حقًا عمل إلهي ولائق بلاهوته لأسباب كثيرة. أولاً": إن الموت الذي يصيب البشر عادة يأتيهم بسبب ضعف طبيعتهم وإذ هم لا يستطيعون البقاء لزمن طويل فإنهم ينحلون في الزمن (المحدد). وبسبب هذا أيضًا تنتابهم الأسقام فيمرضون ويموتون. أما الرب فإنه ليس ضعيفًا بل هو قوة الله، وكلمة الله، وهو الحياة عينها .

ا استعمال ظرف الزمان "الآن" عند القديس أثناسيوس وفي العهد الجديد وعند آباء الكنيسة الذين سبقوه يقصد به زمن الخلاص الذي بدء بالمسيح.

انظر فصل ٤/٨.

<sup>&</sup>quot; الخلاص تم للجميع غير أنه فاعل فيمن يؤمنون فقط.

أ انظر فصل ٣/٥.

<sup>°</sup> سابقًا تعنى الوقت قبل مجئ المسيح أو قبل الإيمان بالمسيح.

<sup>1</sup> يستخدم القديس أثناسيوس نفس المصطلح ننحل διάλυσις في الفصل ٢/٢٨.

انظر أيضًا ضد الوثنيين فصل ٣/٣٣ وفي مقالة الدفاع عن هروبه. فصل ١٤ حيث يؤكد القديس أثناسيوس أن لحظة الموت يحددها الله وليست بالصدفة كما يزعم بعض اليونانيين.

<sup>^</sup> انظر عب ١١:٥٦.

انظر فصل ٩.

الكو ١٥:١٥\_٥٥ انظر أيضنا هوشع١:١٤. يستخدم القديس أثناسيوس نفس الآية في فصل ٢٧ فقرة ٤ .

<sup>&</sup>quot; يبدأ القديس أثناسيوس في ذكر الأسباب بكلمة "أو لاً" غير أنه بعد ذكر السبب الأول لا يستتبع ذلك بكلمة " ثانيًا "، و" ثالثًا "، .. ألخ.

أ انظر ضد الوثنيين فصل ١٤/١. وهنا أيضنا يستخدم القديس أثناسيوس تعبير "الحياة ذاتها" الذي سبق أن استخدمه في الفصل ١/٢٠.

٥ \_ ولو أنه وضع جسده (للموت) في مكان خاص وعلى فراش كما يموت البشر عادة لكان الناس قد ظنوا أنه ذاق ذلك (الموت) بسبب ضعف طبيعته، ولظنوا أيضًا أنه لم يكن فيه ما يميّزه عن سائر البشر أ. أما وأنه هو الحياة وكلمة الله، وكان من المحتم أن يتم الموت نيابة عن الجميع، لهذا ولأنه هو الحياة والقوة فقد نال الجسد منه قوة.

آ \_ هذا من جهة، ومن الجهة الأخرى فما دام الموت لابد أن يتم فإنه لم يَسعَ بنفسه إلى الفرصة التي بها يتمم ذبيحته. لأنه لم يكن لائقًا أن يمرض الرب وهو الذي يشفى أمراض الآخرين . ولم يكن لائقًا أيضًا أن يضعف ذلك الجسد الذي به قوى ضعفات الآخرين.

٧ \_ ولماذا إذن لم يمنع حدوث الموت كما منع المرض من أن يسيطر (على الجسد)؟ ذلك لأنه لأجل هذا (الموت) اتخذ الجسد، ولم يكن لائقاً أن يمنع الموت لئلا تتعطل القيامة أيضاً. ولم يكن لائقاً أيضاً أن يسبق المرض موته لئلا يُظن أن ذاك الذي كان في الجسد كان ضعيفًا. ألم يعان الجوع إذن؟ نعم إنه جاع بسبب أن (الجوع) هو من خواص جسده"، على أن (هذا الجسد) لم يهلك من الجوع لأن الرب لبس هذا الجسد. لهذا فإنه وإن كان

' انظر المقالة الثانية ضد الآريوسيين. فقرة ٦٧ حيث يذكر القديس أثناسيوس أن الابن يتميز عن

سائر البشر.

القديس اثناسيوس الرسولي

القديس الد

قد مات لأجل فداء الجميع، لكنه لم ير فسادًا . فقد قام جسده سليمًا تمامًا الذك له يكن سوى جسد ذاك الذي هو الحياة عينها.

<sup>-</sup>

النظر فصول ١٨، ٤٩. انظر فصول ١٨، ٤٩. الحديث عن أن يسوع كان يأكل هو لاثبات أن الكلمة قد اتخذ جسدًا حقيقيًا. انظر فصل ١٨. والجدير بالذكر أن القديس أثناسيوس يشير إلى أن الجوع والحزن والألم والتعب التي يشعر بها الجسد هي نتيجة لمخالفة آدم. انظر مقالته الكبرى عن الإيمان. فصل ٢٤.

<sup>&#</sup>x27; مز ١٠:١٦ ، أع٢:٢٧ ، ٣١٠ انظر أيضًا المقالة الثالثة ضد الأريوسيين. فقرة ٥٧.

<sup>&</sup>quot; هذا يوضح القديس أثناسيوس أنه مع أن الجوع والموت هما من خصائص الجسد إلا أن هذا الجسد الذي اتحد به الرب لم يهلك بسبب الجوع ولم يفسد بالموت وذلك بسبب اتحاد الكلمة به.

#### الفصل الثانى والعشرون

ولماذا لم يحفظ جسده من اليهود فيمنع عنه الموت: (١) لأنه لم يكن يليق به أن يوقع الموت على نفسه أو أن يتجنبه. (٢) لأنه أتى ليقبل الموت المستحق على الآخرين ويموت لينتصر على الموت مقدمًا قيامته دليلاً على انتصاره الأكيد على الموت. وأيضًا لأنه لم يكن ممكنًا أن يموت من الضعف وهو الذي يشفى الآخرين.

ا\_ وقد يقول أحد: كان من الأفضل أن يختفي من مؤامرات اليهود الكي يحفظ جسده كلية من الموت. فليسمع مثل هذا أن ذلك الأمر أيضًا لم يكن لائقًا بالرب. لأنه كما لم يكن لائقًا بكلمة الله وهو الحياة أن يُوقع الموت على جسده بنفسه، كذلك لم يكن لائقًا أن يهرب من الموت الذي يوقعه الآخرون عليه، بل بالحرى أن يتعقبه حتى يقضى عليه، ولهذا السبب فإنه بطبيعة الحال لم يسلم جسده من تلقاء نفسه، كما أنه لم يتهرب من مؤامرات اليهود ضده.

٢\_ وهذا لم يُظهِر أن الكلمة ضعيف، بل بالحرى بين أنه هو المخلص وهو الحياة، إذ إنه أو لاً: انتظر إلى أن يأتيه الموت ليبيده وثانيًا: عندما قُدم إليه الموت فإنه عجل بإتمامه لأجل خلاص الجميع.

" وفضلاً عن ذلك فإن المخلّص لم يأت لكى يتمم موته هو بل موت البشر '، لذلك لم يضع جسده ليموت بموت خاص به (إذ إنه هو الحياة

وليس فيه موت)، بل قبل في الجسد ذلك الموت الذى أتاه من البشر لكى يبيد ذلك الموت تمامًا عندما يلتقى به في جسده.

٤ ـ وهناك اعتبارات أخرى تجعل المرء يدرك لماذا كان يليق بجسد الرب أن يتمم هذه الغاية. لأن الرب كان مهتمًا بصفة خاصة بقيامة الجسد التي كان مزمعًا أن يتممها، إذ إنها دليل أمام الجميع على انتصاره على الموت ، ولكي يؤكد للكل أنه أزال الفساد، وأنه منح أجسادهم عدم الفساد من ذلك الحين فصاعدًا. وكضمان وبرهان على القيامة المُعدّة للجميع فقد حفظ جسده بغير فساد.

٥ – ومرة أخرى نقول لو أن جسده كان قد مات نتيجة تعرضه للمرض وانفصل عنه الكلمة أمام نظر الجميع لكان غير لائق بمن شفى أمراض آخرين أن يترك أداته الخاصة (جسده) أن يموت بسبب المرض. فكيف يُصدق المرء أنه كان يشفى أمراض الآخرين إن كان هيكله لخاص قد تعرض للمرض؟ لأنه إما أن يُهزا به كأنه غير قادر على شفاء الأمراض، أو إن كان قادرا ولم يفعل شيئا (لحفظ جسده) فيُظن أنه عديم الشفقة على الآخرين أيضاً.

أ في تعليق القديس أثناسيوس على إجابة السيد المسيح على اليهود عندما جاءوا ليقبضوا عليه "أنا هو من تطلبونه" (يو ١٠٥) يقول "أن المسيح لم يترك نفسه ليُسلم قبل أن يحين الوقت، وعندما جاء الوقت لم يختف، لكنه أسلم نفسه لطالبيه". راجع كتاب الدفاع عن هروبه. فصل ١٥.

انظر فصل ١٦/٤.

انظر الفصول ٨، ٩.

أيرى القديس أثناسيوس أن موت المسيح على الصليب بهذه الطريقة العلنية وأمام أعين الجميع هو علامة ودليل على انتصاره على الموت، وهو يذكر ذلك عدة مرات. انظر الفصول ١٩/١٩، ٢/١٤، ١/٣٠.

السيتكلم القديس أثناسيوس عن هذه النقطة في الفصل التالي.

انظر فصل ۸ هامش رقم (۸) ص ۲۱.

الجميع أنه كلمة الله؛ فلماذا لا يُظهِر أمام الجميع عدم فساد جسده الذي كان قابلاً للموت، لكى يؤمن الجميع أنه هو "الحياة" ؟ "

" - وكيف يكون لتلاميذه الجسارة" على أن يتكلموا عن القيامة إن كانوا لا يستطيعون أن يقولوا إنه مات أولاً؟ أو كيف يمكن أن يصدق أحد قولهم إن الموت حدث أولاً ثم بعد ذلك القيامة لو لم يكن هناك شهود على موته من بين الذين يكلمونهم؟

٤ - لأنه رغم أن موته وقيامته قد حدثا أمام الجميع فإن الفريسيين حينئذ لم يؤمنوا، بل أجبروا حتى أولئك الذين رأوا القيامة أن ينكروها. فلو أن هذه الأمور حدثت سرًا فما أكثر الحجج التى كانوا سيخترعونها ليبرروا بها عدم إيمانهم!

و حيف كان يمكن تقديم البرهان على إبطال الموت والانتصار عليه لو لم يكن قد واجه الموت أمام أعين الجميع وأظهر أنه ميت، وأنه سيتلشى كلية في المستقبل، وذلك بواسطة عدم فساد جسده؟

ضرورة الموت علانية لأجل الإيمان بحقيقة القيامة.

ا \_ وحتى ولو لم يكن به أي مرض أو وجع، وافترضنا أنه هو نفسه قام بإخفاء جسده " في زاوية " أو في صحراء أو منزل، أو أي مكان آخر، ثم بعد ذلك ظهر فجأة قائلا أنه قام من بين الأموات، لترآى للجميع أنه يتكلم بكلام هذيان ولما صدقوا ما قاله عن القيامة، لأنه لم يكن هناك أي شاهد على موته.

فالموت لابد أن يسبق القيامة، لأنه لا يمكن أن تكون هناك قيامة ما لم يسبقها موت. فلو أن موت جسده كان قد حدث سرًا في أى مكان ولم يكن الموت ظاهرًا، ولم يحدث أمام شهود، لكانت قيامته أيضًا مخفية ولا يوجد دليل عليها.

٢ \_ ولماذا يجعل موته سرًا إن كان، بعد ما قام، أعلن قيامته جهارًا؟ أو إن كان قد طرد الشياطين أمام الجميع، وجعل الأعمى منذ ولادته يستعيد بصره، وحول الماء إلى خمر "، حتى بواسطة هذه الآيات يؤمن

<sup>&#</sup>x27; والقيامة تعيد للإنسان حالة عدم الفساد (وهذا هو السبب الأول للتجسد). وعندما يحقق المسيح القيامة وبطريقة علنية فإن السبب الأول يتحقق وإن كان لا يرى.

انظر فصل ۲/۹.

<sup>&</sup>quot; انظر أع ١٣:٤.

أ انظر أعمال الرسل ١٧، ١٨.

مرفيًا (واجه قضائيًا). ولقد استخدم القديس أثناسيوس هذا المصطلح القانوني ليوضح أن موت المسيح على الصليب نيابة عن البشر هو إتمام للحكم الإلهي ولهذا فبموته جسديًا صان صدق الآب من جهة الجميع وفي نفس الوقت أبطل عن البشر ناموس الفناء وذلك لأن سلطان الموت قد استنفذ في جسد الرب فلا يعود للموت سلطان على أجساد البشر (انظر فصلي ۷، ۸).

أ انظر فصل ۲۲ هامش رقم (۱) ص ٦٥.

الفصل الثالث والعشرون

ا انظر أع ٢٦:٢٦.

١١:٢٤ ما ٢

<sup>&</sup>quot; سبق أن ذكر القديس أثناسيوس هذه المعجزات في فصل ١٨ وبين كيف أن الرب وقد أتمها في الجسد فقد كانت كافية لكى يعرف البشر حقيقة الابن المتجسد وبه يعرفون الآب (ومعرفة الآب هى السبب الثانى للتجسد).

الفصل الرابع والعشرون

الرد على بعض اعتراضات أخرى. المسيح لم يختر طريقة موته لأنه كان يجب أن يبرهن على أنه قاهر للموت في كل صوره وأشكاله، مثل المصارع القوى. طريقة الموت التي اختاروها للإمعان في تحقيره برهن بها نصرته على الموت . وفوق ذلك حفظ جسده سليمًا غير منقسم.

١ \_ ومن الضروري أن نرد مقدمًا على ما يمكن أن يعترض به الآخرون. فقد يقول قائل ما يلي: لو كان لابد أن يحدث موته أمام أعين الجميع وبشهادة شهود، لكى يُصدَّق خبر قيامته، لكان من الأفضل على أي حال أن يخطط لنفسه موتا مجيدًا، لكي يهرب على الأقل من عار الصليب.

٢ \_ ولكن حتى لو فعل هذا لأعطى فرصة للتشكك في شخصه، وكأنه لا يقوى على كل أشكال الموت بل فقط على الموت الذي اختاره بنفسه، ولكان هذا حجة لعدم الإيمان بالقيامة أيضًا. وهكذا أتى الموت إلى جسده، ليس بتدبيره هو بل بمشورة أعدائه، حتى أن أى شكل من أشكال الموت يأتون به إلى المخلص السنطيع هو أن يبيده كلية.

٣ \_ وكما أن المصارع النبيل، العظيم في المهارة والشجاعة، لا يختار خصومه بنفسه، لئلا يُشك أنه يخشى مواجهة بعض منهم، بل يترك الأمر لاختيار المشرفين على المباراة لاسيما لو كانوا أعداءً له، حتى إن أي مصارع يضعونه هم أمامه ينتصر هو عليه؛ وبهذا يؤمنون بأنه فاق الجميع. هكذا الحال أيضاً مع ربنا ومخلّصنا المسيح، حياة الكل، فإنه لم يختر لجسده موتًا معينًا، لكى لا يبدو وكأنه يخشى شكلاً آخر للموت؛

イト

القديس أثناسيوس الرسولي

فالموت الذي قبله واحتمله على الصليب قد أوقعه عليه آخرون - اللذين هم أعداؤه، ظانين أن هذا الموت مرعب ومهين ولا يمكن احتماله \_ لكن المسيح أباد هذا الموت، فآمن الجميع أنه هو الحياة، الذي به تتم إبادة سلطان الموت كلية.

ع \_ وهكذا حدث أمر عجيب ومذهل لأن الموت الذي أوقعوه عليه ظانين أنه موت مهين حوله هو إلى علامة للنصرة على الموت ذاته .

ولهذا فإنه لم يمت موت يوحنا بقطع الرأس، ولا مات موت إشعياء بنشر الجسد، وذلك لكى يحفظ جسده غير منقسم وصحيحًا تمامًا حتى في موته، وحتى لا تكون هناك حجة لأولئك الذين يريدون أن يقسموا الكنيسة .

موت الصليب وما استتبعه من قيامة أثبت أن المسيح ليس هو إنسان مائت بل هو المخلص الذي قضى على الموت الذي فرضه عليه أعداؤه وبالتالي قضى على كل أشكال الموت.

انظر ضد الوثنيين. فصل ١.

لا يرى القديس أثناسيوس أنه بالرغم من أن الكتاب المقدس يورد حادثتي موت يوحنا وإشعياء اللذان ماتا بطريقة علنية، إلا أن الرب لم يختر أى منها وهنا يعطى القديس أثناسيوس سببين لهذا. والجدير بالذكر أن السبب الأخير كثيرًا ما يفسر على أنه يشير إلى الهرطقة الأريوسية التي عانت منها الكنيسة طويلا.

الفصل الخامس والعشرون

ولماذا تم الموت بالصليب من بين كل أنواع الموت؟ لأنه كان يجب أن يحمل عنا اللعنة. هو بسط يديه على الصليب لكى يوحد الجميع \_ اليهود والأمم \_ في شخصه لأنه انتصر على "رئيس سلطان الهواء" في منطقته، مخليًا الطريق إلى السماء وفاتحًا لنا الأبواب الدهرية.

١ وهذا يكفى للرد على الذين هم من خارج الذين يحشدون المجادلات ضدنا. ولكن لو أراد أحد من شعبنا أن يسأل \_ لا حبًا فى الجدل بل حبًا فى التعلّم \_ لماذا لم يمت بأى شكل آخر غير الصليب، فهذا أيضًا نخبره بأنه لم تكن هناك طريقة أخرى نافعة لنا سوى هذه، وأنه كان أمرًا حسنًا أن يحتمل الرب هذا الموت من أجلنا.

٢ \_ لأنه إن كان قد جاء ليحمل اللعنة الموضوعة علينا ، فكيف كان ممكنًا أن (يصير لعنة) بأى طريقة أخرى ما لم يكن قد قبل موت اللعنة

الجميع وبواسطة موته هذا نقض "حائط السياج المتوسط" وصارت الدعوة لجميع الأمم، فكيف كان ممكنًا أن يدعونا إليه لو لم يكن قد صلب؟ لأنه على الصليب وحده يمكن أن يموت إنسان باسطًا ذراعيه. لهذا كان لائقا بالرب أن يحتمل هذا الموت ويبسط ذراعيه، لكى بأحدهما يجتذب الشعب القديم وبالذراع الأخر يجتذب الذين هم من الأمم ، ويوحد الاثنين في

الذي هو (موت) الصليب؟ لأن هذا هو المكتوب: " ملعون كل من علق على

٣ \_ وإضافة إلى ذلك، إن كان موت الرب هو فدية (λυτρον) عن

٤ - لأن هذا ما قاله هو نفسه عندما كان يشير إلى الميتة التي كان مزمعًا أن يفدى بها الجميع إذ قال " وأنا إن ارتفعت عن الأرض أجذب إلى الجميع "٥.

° - وأيضًا، إن كان الشيطان عدو جنسنا إذ قد سقط من السماء البحول في أجوائنا السفلية ويتسلط فيها على الأرواح الأخرى المماثلة له

١ أفسس ٢: ١٤.

للمبب الثانى لموت المسيح على الصليب هو رفع الحاجز بين اليهود والأمم. ولقد استخدم القديس أثناسيوس هنا الفعل " نقض λύτρον " وهو فعل يناسب في اليونانية كلمة " فدية λύτρον " التي يصف بها موت الرب عن الجميع، كما يلاحظ أن القديس أثناسيوس قد استخدم تعبير ا يونانيا آخر لكلمة "قدية" وهو ἀντὶψυχον وذلك في فصل ٢/٩.

ا أف ٢:٤١.

أ يتبع القديس أثناسيوس فكر القديس إيريناوس (ضد الهرطقات؟،١٧:٥) في أن المسيح بسط ذراعيه على الصليب لجذب اليهود بذراع والأمم بذراعه الآخر.

و يو ٢٢:١٢.

ا الذين هم من خارج " οἱ ἔξωθεν " تعبير شائع استخدامه في العهد الجديد لوصف من هم غير مسيحيين. غلا٣:٣١، تث ٢٣:٢١.

المجادلات هي سمة من سمات الفلاسفة. انظر فصل ٥٠ وأيضنا كان يثيرها الهراطقة. انظر المقالات ضد الآريوسيين ١٠/٦، ١/٢، ١٠/٢.

تعبير "أن يسأل" ζητεῖν هو تعبير تقنى فلسفى خاص بعملية البحث والتحرى عن أمر ما، ويوضح القديس أثناسيوس مصادر المعرفة التي هي الكتب المقدسة وتعاليم الآباء في فصل ١،٢/٥٦.

أعندما أشار القديس أثناسيوس إلى قصة السقوط في فصل ٤، لم يذكر أن الإنسان قد لُعن، بينما يذكر سفر التكوين إصحاح ٤ أن الحيّة هي التي لُعنت، أما الإنسان فقد عوقب بالموت. ما يذكره القديس أثناسيوس هنا له أساس كتابي أيضًا من رسالة بولس الرسول إلى أهل غلاطية إصحاح ١٣:٣.

فى المعصية، ويحاول أن يخدع الذين تغويهم هذه الأرواح كما أنه يعوق الذين يرتفعون إلى فوق "، وعن هذا يقول الرسول "حسب رئيس سلطان الهواء، الروح الذي يعمل الآن في أبناء المعصية "، فإن الرب قد جاء ليطرح الشيطان إلى أسفل ، ويطهر الهواء ويُعدّ لنا الطريق الصاعد إلى السماء كما يقول الرسول " بالحجاب أي جسده "، وهذا يلزم أن يتم بالموت. فبأي نوع آخر من الموت كان ممكنًا أن يتم هذا، إلا بالموت الذي تم في الهواء، أي (موت) الصليب؟ فإن الذي يموت بالصليب هو وحده تم في الهواء، أي (موت) الصليب؟ فإن الذي يموت بالصليب هو وحده

الذي يموت (معلقًا) في الهواء. ولذلك كان لائقًا جدًا بالرب أن يموت بهذه الطريقة.

آ \_ لأنه إذ رُفع هكذا فقد طهر الهواء من كل خبث الشيطان وكل الأرواح النجسة كما يقول: "رأيت الشيطان ساقطا مثل البرق من السماء" وافتتح طريقًا جديدًا للصعود إلى السماء كما هو مكتوب " ارفعوا أيها الرؤساء أبوابكم وارتفعي أيتها الأبواب الدهرية ".

فلم يكن الكلمة نفسه هو المحتاج لانفتاح الأبواب إذ هو رب الكل والم تكن مخلوقاته مغلقة في وجهه هو الذي خلقها بل نحن الذين كنا في احتياج إلى ذلك (أى إلى انفتاح الأبواب)، نحن الذين حملنا في جسده الخاص. لأنه كما قدّم جسده للموت عن الجميع، هكذا، بنفس هذا الجسد أيضًا، أعد الطريق للصعود إلى السموات.

الأربوسية يصف أفكار الآربوسيين القائلة بعدم وحدة جوهر الآب والابن بأنها أفكار شريرة، الآربوسية يصف أفكار الآربوسيين القائلة بعدم وحدة جوهر الآب والابن بأنها أفكار شريرة، فالقديسون وبالأكثر الملائكة يؤمنون بألوهية الابن، أما الشيطان فهو شرير ومخالف لهذه العقيدة وهذا هو سبب سقوطه (راجع القديس أثناسيوس عن مجمعى أرمينيا وسيلفكيا ٤٨) وهناك يستخدم القديس أثناسيوس آية إنجيل لوقا ١٨:١٠ "فقال لهم يسوع: رأيت الشيطان ساقطًا مثل البرق ".

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> تمثل "الأجواء السفلى " مكان تواجد الشيطان وذلك حسب تصور العصر المسيحى المبكر. انظر على سبيل المثال أوريجانوس: المبادئ ٢، ١١، ٦. وفي الحقيقة فإن هذا التصور يرجع إلى الفلاسفة اليونانيين (انظر أفلاطون في 136 -127 τάμαιος). ويوضح القديس أثناسيوس نصرة السيد المسيح على الشياطين وطرده للأرواح الشريرة في الفصل ٤٨. بينما يذكر كل حيل وضلالات الشياطين وصراعاتهم في الفصل ٤٧.

<sup>&</sup>quot; السبب الثالث لموت المسيح عن طريق الصليب هو رفع الحاجز الذي وضعه الشيطان بين السماء والأرض. إذ أنه بمشورة الشيطان وبحسد إبليس جلب البشر على أنفسهم الموت والفساد (انظر فصل ٥). انظر أيضنا ما ذكره القديس أنتاسيوس في كتابه "حياة أنطونيوس " عن الرؤيا التي رآها القديس أنطونيوس عن مقاومة الأرواح الشريرة للنفوس الصاعدة إلى السماء (حياة أنطونيوس ٦٥،

أ أف ٢:٢ سبق الأوريجانوس استخدام هذا النص كشاهد كتابي على وجود الشياطين في أجواء الهواء السفلية (المبادئ ٢،١١،٢).

<sup>°</sup> انظر لو ۱۱:۱۱.

<sup>&</sup>quot; عب ١٠:١٠ انظر أيضًا المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٦٥ حيث يشرح القديس أثناسيوس هذه الآية في إطار دفاعه ألوهية الابن.

ا الضربة التي و جهت للشياطين تكمن في فضح غواياتهم التي أضلت البشر وقادتهم للهلاك وعندما تم فضح الشيطان عاد البشر إلى معرفة الله الحقيقية.

١٨:١٠ و ١٠:٨١٠

<sup>&</sup>quot; هذا التعبير متأثر بما جاء في عب ٢٠:١٠ " فإذا لنا أيها الاخوة ثقة بالدخول إلى الأقداس بدم يسوع طريقًا كرُّسه لنا حديثًا حيًا بالحجاب أى جسده "، انظر أيضًا الرسالة إلى ادلفيوس ٧، الرسالة الفصحية رقم ٢٢، حياة أنطونيوس ٢٢ حيث يكرر القديس أثناسيوس نفس المعنى.

<sup>°</sup> يشرح القديس أثناسيوس هذه الآية بالتفصيل في سياق رده على الآريوسيين الذين أنكروا ألوهية الكلمة جاعلين إياه ضمن المخلوقات. انظر المقالة الأولى ضد الآريوسيين. فقرة ٤١.

<sup>&</sup>quot; يقصد "بمخلوقاته" الأبواب الدهرية.

#### الفصل السادس والعشرون

أسباب قيامته في اليوم الثالث. لم تتم قبل ذلك لئلا يشك في أنه مات موتًا حقيقيًا، ولا بعد ذلك (أولاً) لكى يحتفظ بسلامة جسده، (ثانيًا) لكى لا يعلق نفوس التلاميذ طويلاً، (ثالثًا) لكى لا ينتظر حتى يتشتت الذين شهدوا موته أو تتلاشى من الذاكرة حادثة الموت.

ا \_ إذًا فقد كان الموت من أجلنا على الصليب لائقًا وملائمًا. وقد التضح أن سببه كان معقولاً من جميع الوجوه، ومن الحق أن يقال إنه لم تكن هناك طريقة أخرى يتحقق بها خلاص الجميع سوى الصليب!. لأنه حتى على الصليب فإنه لم يجعل نفسه مختفيًا بل بالحرى فإنه جعل الطبيعة تشهد لحضور خالقها، وبعد ذلك لم يدَع هيكل جسده يظل وقتًا طويلا ميتًا، إلا بالقدر الذى أظهر فيه أن الجسد مات باحتكاك الموت به، ثم أقامه حالا في اليوم الثالث، حاملا عدم الفساد وعدم التألم اللذين حصلا لجسده، كعلامة للظفر والانتصار على الموت .

٢ — ولقد كان يستطيع أن يقيم جسده بعد الموت مباشرة، ويظهره حيًا، ولكن المخلّص بحكمة وبُعد نظر لم يفعل هذا لأنه لو كان قد أظهر القيامة في الحال لكان من المحتمل أن يقول أحدهم إنه لم يمت بالمرة أو إن الموت لم يلمسه بشكل كامل.

٣ \_ وربما لو كانت القيامة قد حدثت في اليوم التالي للموت مباشرة لما ظهر مجد عدم فساد جسده، ولذلك فلكي يتأكد موت الجسد فإن الكلمة أبقاه يومًا آخر، وفي اليوم الثالث أظهره عديم الفساد أمام الجميع.

٤ \_ إذًا فلكى يتأكد موت الجسد لذلك أقامه في اليوم الثالث .

٥ \_ ولكن لو أنه أقام الجسد بعد أن بقى فترة طويلة، وبعد أن يكون قد فسد تمامًا، فقد يُشك فيه كأنه قد استبدل جسده بجسد أخر. لأن الإنسان بمرور الزمن قد يشك فيما سبق أن رآه، وينسى ما قد حدث فعلاً. لهذا السبب فإن الرب لم ينتظر أكثر من ثلاثة أيام، كما أنه لم يترك الذين سبق فأخبرهم عن القيامة معلقين لفترة طويلة.

آ \_ ولكن بينما كانت أقواله لا تزال ترن في آذانهم، وكانت عيونهم لا يزال في حالة توقع وعقولهم معلّقة حائرة، وإذ كان الذين قتلوه لا يزالون أحياءً على الأرض وفي نفس المكان، ويمكن أن يشهدوا بموت جسد الرب؛ فإن ابن الله نفسه \_ بعد فترة ثلاثة أيام \_ أظهر جسده الذي كان قد مات غير مائت وعديم الفساد. وقد اتضح للجميع أن الجسد قد مات ليس بسبب أي ضعف في طبيعة الكلمة الذي اتحد بالجسد، بل لكي يُباد الموت فيه (في الجسد) بقوة المخلّص للم

ا هذه الفقرة تلخص ما تم شرحه بالتفصيل في الفصول من ٢١\_٥٠.

انظر فصل ۱۹/۱۹.

<sup>&</sup>quot; انظر فصل ۲۱/۷.

لا يمكن مقارنة الفقرات ٢-٤ بما جاء في الفصل ١٦ فقرة ٤ " ولهذا السبب أيضاً فإنه لم يتمم ذبيحته عن الكل بمجرد مجيئه مباشرة بتقديم جسده للموت ثم إقامته ثانية لأنه لو فعل ذلك لجعل ذاته غير ظاهر ولكنه صير نفسه ظاهر اجدًا بتلك الأعمال التي عملها وهو في الجسد والمعجزات التي أظهرها وبذلك صار معروفًا أنه ليس بعد مجرد إنسان فقط بل هو الله الكلمة. أى أن السيد المسيح لم يتمم ذبيحته عن الكل " في الحال " كما أنه لم يُظهر قيامته " في الحال " بعد موته، وفي كلتا الحالتين أراد أن يتيقن الجميع أنه الله " الكلمة " الذي ظهر في الجسد.

الجملة الأخيرة تلخص وتشدد على كل ما جاء في فصل ٢١.

## الفصل السابع والعشرون

التغيير الذي أتمه الصليب في علاقة الإنسان بالموت.

ا \_ إن كان كل تلاميذ المسيح يزدرون بالموت وجميعهم يواجهونه بقوة، ولم يعودوا بعد يخشونه ، بل بعلامة الصليب وبالإيمان بالمسيح يطأونه كميت، فإن هذا برهان غير قليل، بل بالحرى دليل واضح على أن الموت قد أبيد وأن الصليب قد صار هو الغلبة عليه ، وأن الموت لم يَعُد له سلطان بالمرة بل قد مات حقًا .

٢ \_ فقديما، قبل المجىء الإلهي للمخلّص، كان الموت مرعبًا حتى بالنسبة للقديسين، وكان الجميع ينوحون على الأموات كأنهم هلكوا . أما الآن، بعد أن أقام المخلّص جسده، لم يعد الموت مخيفًا لأن جميع الذين

يؤمنون بالمسيح يدوسونه كأنه لا شئ ، بل بالحرى يُفضلون أن يموتوا على أن ينكروا إيمانهم بالمسيح، لأنهم يعرفون بكل يقين أنهم حينما يموتون فهم لا يفنون بل بالحرى يحيون عن طريق القيامة ويصيرون عديمي فساد .

" \_ أما ذلك الشيطان الذي بخبثه فرح قديمًا بموت الإنسان فإنه الآن وقد نُقضت أوجاع الموت ، فالوحيد الذي يبقى ميتًا حقًا هو الشيطان، والبرهان على هذا هو أن الناس \_ قبل أن يؤمنوا بالمسيح \_ كان يرون الموت مفزعًا ويجبنون أمامه، ولكنهم حينما انتقلوا إلى إيمان المسيح وتعاليمه فإنهم صاروا يحتقرون الموت احتقارًا عظيمًا لدرجة أنهم يندفعون و نحوه بحماس ويصبحون شهودًا للقيامة التي انتصر بها المخلص

ا انظر فصل ۲۸/۲۸.

الموت الذي من نتيجته " انحلال الجسد " (٢/٢٨) وانفصال النفس عن الجسد (ضد الوثنيين الموت الذي من نتيجته " انحلال الجسد " (٢/٢٨) وانفصال النفس عن الجسد (ضد الوثنيين (٢/٣٣) هو نفسه قد أبيد ومات.

<sup>&</sup>quot; عن أن موت الصليب هو علامة نصرة على الموت. انظر فصل ٢٢.

<sup>\*</sup> عن سيادة الموت وسلطانه كملك على البشر بعد سقوطهم. انظر فصل ٤/٤، فصل ٢/٨. وفي فصل ١/١٠ يعطى القديس أثناسيوس تشبيها آخر للموت بأنه لص سطى على مدينة الملك.

<sup>°</sup> عن أن الموت الذى اختاروه للمسيح للمبالغة في تحقيره كان بالذات علامة للانتصار على الموت نفسه انظر فصل ٢٤/٤.

<sup>&</sup>quot; يصف القديس أثناسيوس ما كان يفعله البشر قديمًا حيال الأموات منهم. انظر ضد الوثنيين ١/٣. " يسجل يوستينوس المدافع والشهيد موقف المسيحيين وعدم خوفهم من الموت قائلاً: "لأنى أنا أيضًا عندما كنت بعد أدرس تعاليم أفلاطون، وكنت أرى المسيحيين المفترى عليهم وهم غير خائفون من الموت ولا من الأشياء التي ترهب الإنسان، تيقنت أنه من المستحيل أن تكون حياة هؤلاء الناس مليئة بالشرور والملذات كما يُفترى عليهم " (الدفاع الثاني ١/١٢).

ا الموت الذي كان يهدد البشر بالفناء والعدم أصبح بواسطة المسيح كالعدم " وكأنه لا شئ "، ولم يعد المؤمنون بالمسيح يعيشون تحت تهديد الفناء والعدم بالموت.

انظر فصل ۱/۲۱.

<sup>&</sup>quot; الشيطان كان يحسد الإنسان على عطية عدم الموت ولهذا يذكر القديس " أثناسيوس أن الموت دخل إلى العالم بحسد إبليس " انظر فصل ٢/٥.

<sup>&#</sup>x27; انظر أع ٢٤:٢.

<sup>°</sup> يستخدم القديس أثناسيوس نفس هذا الفعل "يبقى" في فصل ٤:٥ ليصف حالة الإنسان بعد السقوط.

لا يعود القديس أثناسيوس للحديث عن شجاعة الشهداء في مواجهة الموت وذلك في الفصول ٢٠، ٤٨ بيندفعون " في فصل ٢٠٣١ من مقالته ضد الوثنيين وذلك ليفرق بين الإنسان العاقل والمخلوقات غير العاقلة (الحيوانات) فيقول: ".. إن الإنسان هو وحده الذي يفكر فيما هو خارج عن نفسه، ويعلل الأشياء غير الموجودة أمامه فعلاً ويتأمل ويختار الأفضل، لكن الحيوانات غير العاقلة ترى فقط ما هو أمامها ولا تستجيب إلا بما تقع عليه أعينها حتى لو كانت النتائج ضارة بها. بينما لا "يندفع م φρμό " الإنسان بمجرد رؤيته لشئ ما بل يحكم فكره فيما يراه بعينيه " والقصد واضح من استخدام القديس أثناسيوس لنفس الفعل في سياق حديثه عما يفعله المؤمنون بالمسيح تجاه الموت إذ يريد أن يوضح أن رد فعلهم أمام الموت ليس بلا وعى بل بإدر اك حقيقى وإيمان بأن الموت لا سلطان له عليهم بعدما أبيد بموت المسيح وقيامته.

تجسد الكلمة

الفصل الثامن والعشرون

هذه الحقيقة الفريدة تختبر عمليًا. وعلى الذين يشكون فيها أن يؤمنوا بالمسيح ليروا بأنفسهم.

١ \_ وحينما يحتقر الشبّان والشابّات الذين في المسيح هذه الحياة ويرحبون بالموت، فهل يكون هذا إذن برهانا هينا على ضعف الموت؟ أو هل هو إيضاح ضئيل للنصرة التي حققها المخلص عليه؟ ا

٢ \_ فالإنسان بطبيعته يرهب الموت ويخشى انحلال الجسد. ولكن المدهش جدًا أن من قد تسلح بالإيمان بالصليب فإنه يحتقر كل ما هو مفزع بالطبيعة، ومن أجل المسيح فإنه لا يخاف الموت.

" \_ وعلى سبيل المثال، فإن خاصية النار الطبيعية هي الإحراق. فإن قال أحد إن هناك مادة لا تخضع لقوة إحراق النار بل بالحرى تُثبت أن النار ضعيفة كما يقول الهنود عن مادة الأمينت (أي الاسبستوس)، ومن لا يصدق هذه الرواية، فعليه إن أراد أن يختبرها أن يرتدى حُلَّة من هذه المادة ويتعرض بها للنار، ليتأكد من ضعف النار أمام الأمينت.

عليه. إذ بينما لا يزالون صغار السن فإنهم يدرّبون أنفسهم بجهادات ضد الموت، مسار عين إليه، ليس الرجال منهم فقط بل والنساء أيضًا. وقد صار الشيطان ضعيفًا حتى أن النساء اللواتي انخدعن منه قديمًا، فإنهن الآن يسخرون منه كميت وعديم الحركة.

٤ \_ وكما يحدث حينما يهزم ملك حقيقي طاغية ويربط يديه ورجليه، فحينئذ يهزأ به كل العابرين، ويضربونه ويزدرون به ولا يعودون يخافون غضبه ووحشيته، بسبب الملك الذي غلبه، هكذا الموت أيضًا إذ قد هزمه المخلص وشهر به على الصليب وربط يديه ورجليه، فإن جميع الذين هم في المسيح، إذ يعبرون عليه، فإنهم يدوسونه وفي شهادتهم للمسيح يهزأون به، ويسخرون منه ، مرددين ما قد قيل عنه في القديم " أبين غلبتك يا موت، أين شوكتك عا هاوية "".

<sup>&#</sup>x27; في فصل ٥٥:٤ يعطى القديس أثناسيوس تشبيهًا آخر للملك ليوضح به أيضنًا خضوع البشر للملك الحقيقى وتركهم للطاغية المزيف.

<sup>&#</sup>x27; كلمة شوكة في الأصل اليوناني هي " Τό κέντρον " وتعنى "ذُنبَ" العقرب أو "ذُنبَ" النحلة الذي يلدغ. والمعنى هنا في الآية أنه بقوة المسيح أبطلت قدرة الموت والهاوية على إيذاء المؤمنين بالمسيح. وهذه الآية وردت في رسالة بولس الرسول إلى أهل كورنثوس الأولى هكذا " أين شوكتك ياموت أين غلبتك يا هاوية" اكو ١٥:١٥. راجع فصل ٢١ فقرة ٢.

۲ هوشع ۱۲:31.

ا يتساءل القديس أثناسيوس في فصل ١٥٠٠ قائلاً: لقد ألف الفلاسفة اليونانيين كتابات كثيرة بحكمة واضحة ومهارة، فما هي البراهين التي توضح أن تأثير فعل هذه الكتابات كالتأثير العظيم الذي فعله صليب المسيح؟ والشئ المهم عند القديس أثناسيوس هو أن المرء ليس محتاجًا أن يكون فيلسوفًا بالمرة كي يكون قادرًا على الترحيب بالموت. فالمسيح قادر أن يعطى هذه الامكانية حتى للأطفال، انظر أيضنًا فصل ٢٧، فصل ٤٧/٥.

مادة الأمينت هي مادة غير قابلة للإشتعال وعازلة وكانت معروفة منذ ذلك الزمان وكانت تستورد من الهند.

الفصل التاسع والعشرون

نتائج عجيبة سببها صلب المسيح وقيامته. كما أن النهار هو نتيجة لإشراق الشمس.

١ \_ فإن كان الموت يداس بالإيمان بالمسيح وبعلامة الصليب ، فلابد أن يكون واضحًا أمام محكمة الحق'، أنه ليس أحد آخر سوى المسيح نفسه له الغلبة والنصرة على الموت وهو الذي أفقده كل قوته.

٢ \_ وإن كان الموت مرعبًا وقويًا فيما سبق، والآن بعد مجيء المخلّص وموت جسده وقيامته فإن الموت يُحتقر، فلابد أن يكون واضحًا أن المسيح نفسه الذي صعد على الصليب فو الذي أباد الموت وغلبه".

٣ \_ لأنه كما أن الشمس تشرق بعد الليل، وتستنير بها الأرض كلها فلا يكون هناك شك بالمرة في أن الشمس هي التي نشرت نورها في كل مكان وهي التي بددت الظلام وأنارت كل الأشياء ، هكذا أيضًا إن كان الموت قد احتُقر وو طئ تحت الأقدام منذ الظهور الخلاصى للمخلص في

ا انظر ضد الوثنيين. فصل ٢٠/١حيث يستخدم القديس أثناسيوس نفس هذا التعبير، ويقصد به أنه أمام المحكمة لابد وأن يعطى دليلا وبرهانا، فالأمر الذي يُشك فيه يتم اثباته بأمر غير مشكوك فيه. ودائمًا ما كان القديس أثناسيوس يستخدم تعبير " برهان " كما كان يقدم براهين للكل وخصوصًا لمن يدّعون أنهم فلاسفة φιλοσοφοί أى محبى الحق انظر فصل ٢/٤١. ذاك الذي قهره ليرى الطاغية المفزع للآخرين وقد صار ضعيفًا . وهكذا أيضًا فإن كان هناك شخص لا يزال متشككا، حتى بعد هذه البراهين الكثيرة وبعد أن استشهد كثيرون لأجل المسيح، وبعد الاحتقار للموت الذي يُظهره كل يوم أولئك الذين لهم حياة متلألئة في المسيح، وإن كان هذا الشخص لا يزال عقله متشككا في أن الموت قد أبيد وانتهى، وإن كان يتعجب من أمر عظيم كهذا، فدعه لا يكون عنيدًا في تشككه، ولا يقسني قلبه أمام أمر واضح جدًا كهذا الأمر.

٤ \_ أو إن أراد أحد أن يرى الطاغية موثقًا فعليه أن يذهب إلى مملكة

٥ \_ بل كما أن الشخص الذي ارتدى حلة الأمينت يدرك ضعف النار أمام هذه المادة، وكذلك من يريد أن يرى الطاغية مربوطًا عليه أن يذهب إلى مملكة الذي قهره، هكذا بالمثل أيضًا فإن من يتشكك في الغلبة التي تمت على الموت، فعليه أن يقبل إيمان المسيح ويدخل إلى تعليمه ، وسوف يرى بنفسه ضعف الموت والنصرة التي تمت عليه. لأن كثيرين ممن كانوا فيما مضى متشككين ومستهزئين قد آمنوا فيما بعد، وهكذا احتقروا الموت لدرجة أنهم صاروا شهداء لأجل المسيح نفسه".

<sup>&</sup>quot; تعبير " المسيح نفسه الذي صعد على الصليب " يدل على أن السيد المسيح قبل موت الصليب بإرادته. انظر فصل ۲۲.

<sup>&</sup>quot; ما جاء في القفرة ٢ هو إعادة لما ذكره القديس أثناسيوس من براهين في الفصول ٢٧\_٢٨.

<sup>\*</sup> كثيرًا ما يستخدم القديس أثناسيوس منتل الشمس لشرح أمور تخص الله وذلك في المقالتين الدفاعيتين: "ضد الوثنيين" و"تجسد الكلمة". وأيضًا يستخدمه في بيان أنه مع وضوح ألوهية المسيح من خلال أعماله وانتشار تعاليمه إلا أن هناك من ينكره. (انظر فصول ٣٢، ٤٠، ٥٥ من تجسد

الستخدم هذا التشبيه من قبل في الفصل السابق فقرة ٤. حيث كان الحديث عن عدم خوف البشر من غضب ووحشية ذلك الطاغية بعد تقييده. أما هنا فالحديث هو عن ذلك المكان الذي يظهر فيه ضعف الطاغية ويجب على من يرغب في رؤية تلك الحقيقة أن يذهب إلى " مملكة ذاك الذي قهره " أى الكنيسة ليراه وقد صار ضعيفا.

<sup>&#</sup>x27; تجدر المقارنة هنا بين " عليه أن يذهب إلى مملكة الذي قهره " وبين " عليه أن يقبل إيمان المسيح ويدخل إلى تعليمه " واستخدام فعلى " يذهب "، " يدخل " موفق جدًا و لا يخلو من الاشارة إلى " مكان " وواضح أنه يقصد الكنيسة التي تصبح فيها تعاليم المسيح حياة لكل المؤمنين به.

<sup>&</sup>quot; هنا يشدد القديس أثناسيوس على الخبرة الشخصية.

الجسد وموته على الصليب'، فيبقى أن يكون واضحًا تمامًا أن المخلّص نفسه الذي ظهر في الجسد هو الذي أباد الموت وهو الذي يُظهر علامات النصرة على الموت في تلاميذه كل يوم.

٤ \_ لأنه عندما يرى الإنسان أن البشر الضعفاء بطبيعتهم يسرعون الله الموت ويتهافتون عليه ولا يخشون فساده ولا ينزعجون من موارتهم في القبر، بل يتحدّون الموت بحماس، ولا يجزعون من التعذيب، بل بالعكس فإنهم من أجل المسيح يندفعون نحو الموت بحماس مفضلينه على الحياة هنا، أو عندما يشاهد الإنسان بنفسه الرجال والنساء والأطفال يندفعون ويقفزون إلى الموت لأجل الإيمان بالمسيح، فمن يكون غبيًا بهذا القدر أو من يكون متشككاً أو عديم العقل حتى أنه لا يُدرك ولا يفهم أن المسيح الذي يشهد له هؤلاء الناس هو نفسه الذي يهب ويعطى كل واحد منهم النصرة على الموت؟ إذ أنه يجعل الموت ضعيفاً أمام كل من يتمسك بإيمان المسيح، ويحمل علامة الصليب.

٥ \_ من ذا الذي يرى الحية مدوسة تحت الأقدام أ \_ وخصوصاً وهو يعرف توحشها السابق \_ ويشك في أنها قد ماتت وفقدت قوتها تمامًا، إلا إذا كان قد فقد اتزانه العقلي أو كانت حواسه الجسدية غير سليمة ؟ ومن ذا الذي يرى أسدًا والأطفال لا يلعبون به ولا يعرف إما أنه ميت أو أنه فقد كل قوته ؟ لا قوته ؟ لا

٦ \_ وكما أنه يمكن أن نرى بأعيننا أن كل هذا حق، هكذا فحينما يعبث مؤمنو المسيح بالموت ويحتقرونه فيجب ألا يشك أحد فيما بعد ولا يبقى غير مصدِّق بأن المسيح قد أبطل الموت وأوقف فساد الموت وأباده.

15

ا انظر فصل ۲۲.

<sup>&</sup>quot; " الموت الذي يصيب البشر عادة يأتيهم لأنه يناسب ضعف طبيعتهم " انظر فصل ٢١/٤.

<sup>&</sup>quot; انظر هامش ۷ ص ۷٦.

ا انظر لو ١٩:١٠ و أيضنا حياة أنطونيوس فصل ٣٠ حيث يستخدم نفس الشاهد.

<sup>°</sup> يصور الكتاب المقدس الحية و الأسد كرموز للشر أكثر منها كرموز للموت. انظر مز ١٣:٩١.

ا ربما تأثر القديس أثناسيوس هنا بما جاء في إش ٦:١١ " والعجل والشبل والمسمن معًا وصبى صغير يسوقها ".

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> ولقد أشار القديس أثناسيوس إلى الحيّة كرمز للشر في فصل ٣/٣ من مقالته ضد الوثنيين، وإلى الأسد كرمز للشر في كتابه عن حياة أنطونيوس. فصل ٧.

الفصل الثلاثون

البرهان على حقيقة القيامة ببعض الوقائع وهي: (١) غلبة الموت كما تبين مما سبق. (٢) عجانب عمل المسيح هي من فعل شخص حي هو الله.

١ - إن ما سبق أن قلناه إلى الآن ليس بالبرهان الهيّن على أن الموت قد أبطل وأن صليب الرب هو علامة الانتصار عليه. أما عن قيامة الجسد إلى حالة عدم الموت التي أكملها المسيح مخلص الكل وهو الحياة الحقيقية لهم جميعًا، فهذه (القيامة) يمكن إثباتها بالوقائع بوضوح أكثر من إثباتها بالحجج والمناقشات ، وذلك لمن لهم بصيرة عقلية سليمة.

٢ - لأنه إن كان الموت قد أبطل، كما بينًا بالأدلة سابقًا، وإن كان الجميع قد وطأوه بأقدامهم بقوة المسيح، فبالأولى جدًا يكون هو نفسه قد وطأه بجسده أو لا وأبطله. وإن كان المسيح قد أمات الموت فماذا كان ممكناً أن يحدث (بعد ذلك) إلا أن يقيم جسده ويظهره كعلامة للنصرة على الموت؟ أو كيف كان ممكنًا إظهار أن الموت قد أبيد ما لم يكن جسد الرب قد قام؟ ولكن إن كانت هذه الأدلة على قيامته تبدو لأحد غير كافية، فليتأكد مما قلناه من الأمور التي تحدث أمام أعيننا".

تجسد الكلمة

٣ \_ لأنه عندما يكون المرء ميتًا لا يستطيع أن يمارس أي عمل ، إذ إن قدرته وتأثيره ينتهيان عند القبر. فإن كانت الأعمال والتأثيرات في الآخرين هي من خصائص الأحياء فقط فلينظر كل من أراد وليحكم، وليكن شاهدًا للحق مما يبدو أمام عينيه.

٤ \_ لأنه إن كان المخلص يعمل الآن بقوة بين البشر و لايزال كل يوم \_ بكيفية غير منظورة " \_ يُقنع الجموع الغفيرة من كل المسكونة سواء من سكان اليونان أو سكان بلاد البرابرة ليقبلوا الإيمان به ويطيعون تعاليمه ، فهل لا يزال يوجد من يتطرق الشك إلي ذهنه أن المخلص قد أتم القيامة (بقيامته) وأن المسيح حيّ أو بالأحرى أنه هو نفسه

٥ \_ وهل يمكن لشخص ميت أن ينخس ضمائر الآخرين متى يجعلهم يرفضون نواميس آبائهم الموروثة ، ويخضعون لتعاليم المسيح؟ أو

<sup>&#</sup>x27; في فصل ٢٧ قدّم القديس أثناسيوس براهين على غلبة المسيح \_ بموت الصليب \_ للموت وذلك بإيضاح موقف كل تلاميذ المسيح من الموت وأنهم مع كل من يؤمنون به لم يعودوا يخشونه بل يهزأون به كميت. وهنا في هذا الفصل يقدم براهين على قيامة السيد المسيح ببعض الوقائع، إذ إن كل من يؤمن بالمسيح يطأ الموت بقدميه، وأيضاً بإيضاح أن أعمال المسيح ومعجزاته هي أفعال شخص حي.

<sup>&#</sup>x27; يكرر القديس أثناسيوس نفس معنى هذه الجملة الأخيرة في الفصل ٢/٤٥.

<sup>&#</sup>x27; قبل المسيح كان الأموات لا يستطيعون تقديم أى شئ للأحياء، أما الأحياء فقد كانوا فقط ينوحون على الأموات كأنهم هلكوا. انظر فصل ٢/٢٧.

ا أعمال المسيح في الجسد تثبت ألو هيته. انظر فصل ١٨.

<sup>&</sup>quot; عن عمل كلمة الله المقيقى في الخفاء، انظر فصل ١٥٣٠.

أ كان يُطلق على الوثنيين في عصر القديس أثناسيوس والذين كانوا يتحدثون اليونانية، لقب

<sup>°</sup> كما كان يطلق على من هم غير يونانيين لقب "البرابرة".

<sup>&</sup>quot; يعتبر القديس أثناسيوس أن هذا العمل هو دليل قوى على قوة السيد المسيح الإله الحقيقي مقابل ضعف آلهة الأوثان الكاذبة. انظر فصل ٢٦/٥.

<sup>&</sup>quot; انظر فصل ٣:٣ " الله صالح بل هو بالأحرى مصدر الصلاح ".

متعاليم المسيح تنخس الضمائر فتغير حياة البشر وسلوكياتهم. انظر فصل ١٥/٦.

أشار القديس أثناسيوس عدة مرات في مقالته ضد الوتنيين (فصول ١٢، ٢٦، ٢٦، ٣٩) إلى أن القوانين الرومانية العادية تقف ضد بعض الأفعال التي يقوم بها أتباع العبادات الوثنية. وهنا في هذا

إن كان (المسيح) لم يعد يعمل ما يتفق مع خاصية من هو ميت فكيف استطاع أن يوقف أعمال الأحياء حتى يكف الزاني عن الزنا، والقاتل عن القتل، والظالم عن الظلم، ويصير الكافر تقيًا؟ ولو أنه لم يقم، بل لايزال ميتًا، فكيف يستطيع أن يطرد ويطارد ويحطم تلك الآلهة الكاذبة التي يدّعى غير المؤمنين أنها حيّة؟ وأيضًا كيف يستطيع أن يطرد الأرواح الشريرة التي يعبدونها؟

7 \_ لأنه حيث يُذكر اسم المسيح والإيمان به تتلاشى من هناك كل عبادة وثنية، وتُفضَح كل أضاليل الأرواح الشريرة، بل لم يستطع أي من هذه الأرواح أن يحتمل مجرد سماع الاسم (اسم المسيح)، حتى إنه يختفي عند سماعه أ. وهذا لا يمكن أن يكون عمل شخص ميت، بل هو عمل شخص حيّ، وبالحرى هو عمل الله.

 $V = e^{-1}$  وسيكون من الحماقة أن يُقال عن الأرواح التي بددها والأصنام التي أبطلها إنها حيّة V, بينما يُقال عن ذلك الذي طردها، والذي بسلطانه منعها من الظهور وهو الذي يشهد له الجميع أنه ابن الله، أن يقال عنه إنه ميت.

الفصل الواحد والثلاثون

إن كانت قوة العمل علامة الحياة، فماذا نتعلم من ضعف الأوثان وعجزها سواء في فعل الخير أو فعل الشر؟ وماذا نتعلم من قوة المسيح الفائقة ومن قوة علامة الصليب؟ إذن فقد اتضح من هذا البرهان أن الموت والأرواح الشريرة فقدت سلطانها.

1\_ فكل الذين لا يؤمنون بالقيامة يناقضون أنفسهم مناقضة شديدة، إذ إن كل الشياطين والآلهة التي يعبدونها عجزت عن طرد المسيح الذي يدعون أنه ميت، بل بالعكس فإن المسيح أظهر أنها كلها ميتة.

٢ — لأنه إن كان صحيحًا أن الميت لا يستطيع أن يقوم بأى عمل فإن المخلّص كان يتمم كل يوم أعمالاً متعددة، جاذبًا البشر إلي التقوى ومقنعًا إياهم بحياة الفضيلة ، ومعلّمًا إياهم عن الخلود، وباعثًا فيهم حب السماويات، كاشفًا لهم معرفة الآب، ومانحًا لهم القوة لمواجهة الموت، مظهرًا لكل واحد ضلال عبادة الأوثان. فهذه الأعمال لا تستطيع الآلهة والأرواح التي يعبدها غير المؤمنين أن تعملها ، بل بالحرى تظهر أنها ميتة في حضور المسيح، إذ تصير أبهتها فارغة وباطلة تمامًا.

وعلى العكس من ذلك، فبعلامة الصليب تبطل قوة السحر وتتلاشى كل قوات العرافة، والأوثان تُهجَر وتترك . وكل الملذات غير العاقلة تكف،

تجسد الكلمة

ا عجز الشياطين الكاذبة عن طرد المسيح وعن إيقاف انتشار تعاليمه يثبت ألوهية المسيح. انظر فصل ٦/٤٩.

لم تستطع الفلسفة اليونانية وحكمائها أن تجذب البشر لحياة الفضيلة. انظر فصل ٥:٤٨.

<sup>&</sup>quot; تعمل الآلهة الكاذبة التي يعبدها غير المؤمنين أعمالاً هي على النقيض من تلك الأعمال العظيمة التي يتمها المخلّص كل يوم. ويذكر القديس أثناسيوس ما تعمله تلك الآلهة والأرواح في الفصل من تجسد الكلمة، وفي الفصلين ٣، ٢٥ من ضد الوثنيين.

أ انظر فصل ٢٤.

الفصل يجعل تعاليم المسيح هي التي تواجه وتؤثر في ضمائر الذين يتمسكون بنواميس آبائهم الموروثة وهذا دليل على قوة قيامة المسيح.

ا انظر الفصول ٤٨، ٥٠.

<sup>&</sup>quot; يصف القديس أثناسيوس كيف أن هذه الأصنام عديمة الحياة في الفصول ١٤ ــ٥١ من مقالته ضد الوثنيين. مستعينًا بما جاء في إشعياء ٤٤:٩ــ، ٢ (س).

و أيضنا الشياطين تعترف به .. انظر فصل ٣٢/٤\_٦.

ويرفع الجميع أنظارهم من الأرض إلي السماء . فإن كان الميت لا يملك قدرة على العمل، فمن هو الذي يستحق أن ندعوه ميتًا؟ هل المسيح الذي يعمل أعمالاً كثيرة كهذه، أو ذاك الذي لا يعمل بالمرة بل هو مطروح عديم الحياة؟ " وهذه هي حالة الأرواح الشريرة والأصنام، إذ هي مينة.

" \_ فابن الله هو حيّ وفعال ، ويعمل كل يوم، ويحقق خلاص الجميع. أما الموت، فيتبرهن في كل يوم أنه قد فقد كل قوته، والأصنام والأرواح الشريرة هي التي يتبرهن بالحرى أنها ميتة وليس الرب، وبالتالي فلا يستطيع أحد بعد أن يشك في قيامة جسده.

٤ \_ أما من لا يؤمن بقيامة جسد الرب فهذا سيبدو أنه يجهل قوة كلمة الله وحكمته°. لأنه إن كان \_ كما بينا سابقًا \_ قد اتخذ لنفسه جسدًا وهيأه بطريقة لائقة ليكون جسده الخاص"، فما الذي كان سيصنعه الرب بهذا الجسد؟ أو ماذا كان يمكن أن تكون نهاية هذا الجسد بعد أن حل فيه الكلمة؟ لأنه كان لابد أن يموت إذ هو جسد قابل للموت، وأن يُقدَّم للموت نيابة عن الجميع. والأجل هذه الغاية أعده المخلص لنفسه. لكن كان من

المستحيل أن يبقي هذا الجسد ميتا بعد أن جُعل هيكلاً للحياة '. ولهذا إذ قد

مات كجسد مائت فإنه عاد إلي الحياة بسبب "الحياة" التي فيه. والأعمال

التي عُملت بالجسد هي علامة لقيامته.

<sup>&#</sup>x27; في مقالته ضد الوثنيين: ٣ يوضح القديس أثناسيوس كيف سيطرت تلك " الملذات غير العاقلة " على الإنسان وأيضاً يتحدث عن نتائجها.

رفع النظر من الأرض إلى السماء معناه حسب القديس أثناسيوس هو معرفة الإله الحقيقي الخالق انظر فصل ۱۲.

<sup>&</sup>quot; الآلهة الكاذبة والأصنام هي عديمة الحياة. انظر ضد الوثنيين: ١.

ا عبع:۲۱.

<sup>°</sup> في الفصول ٤٠، ٤١ من مقالته ضد الوثنيين. يوضح القديس أثناسيوس أن خلق الكون ونظام عمله يبرهنان على قوة كلمة الله وحكمته.

انظر فصل ۸ هامش رقم (۸) ص ۲۱

وهنا يكرر القديس أثناسيوس ما سبق أن تحدث عنه في الفصلين ٩، ٢٠.

## الفصل الثاني والثلاثون

من يستطيع أن يرى المسيح بعد قيامته؟ فإن الله غير منظور أبدًا، ومعروف بأعماله فقط. وهذا تنطق أعماله مقدمة البرهان. إن كنت لا تؤمن فانظر إلى من يؤمنون واعترف بألوهية المسيح. إن الأرواح الشريرة تعترف بهذا حتى وإن أنكر الملحدون. ملخص للحجج السابقة إلى الآن.

١ \_ فإن كانوا لا يصدقون أنه قام بسبب أنه لم يكن منظورًا (بعد القيامة)، فيلزمهم إذن أن ينكروا ما يخص الطبيعة (الإلهية) ذاتها. لأن من خواص الله الذاتية أن يكون غير منظور '، ومع ذلك فإنه يُعرف بواسطة أعماله، كما قلنا سابقا.

٢ \_ لأنه لو لم يكن هناك أعمال لكان يحق لهم ألا يؤمنوا بمن هو غير منظور '. لكن إن كانت الأعمال تصرخ ابصوت عال معلنة إياه بكل وضوح، فلماذا يصرون على إنكار الحياة الواضحة جدًا الناتجة عن القيامة؟ لأنه حتى لو طُمست أذهان البشر فإنهم يستطيعون بحواسهم الخارجية أن يروا قوة المسيح التي لا يُشك فيها ويدركون ألوهيته .

" \_ إن كان حتى الأعمى \_ رغم أنه لا يرى الشمس" \_ فإنه عندما

' يعبر القديس أثناسيوس عن هذه الحقيقة في موضع آخر متسائلاً " .. لأنه إن كان الله بطبيعته لا

" استخدم القديس أثناسيوس تعبير " الأعمال تصرخ " لوصف عمل الله في الخلق. انظر ضد

" يستخدم القديس أثناسيوس تشبيه رؤية العين للشمس في مجال حديثه عن تطهير النفس، انظر

جسد له وغير منظور ولا ملموس فكيف يتخيلون أن الله جسد؟ " ضد الوثنيين ٢٩/١٠.

الوثنيين فصول ١/٤، ٣/٢٧، ٢٤/٤. والمقالة الثانية ضد الآريوسيين. فصل ٢٥.

أ انظر رومية ٢٠:١ . انظر أيضًا ضد الوثنيين. فصل ٣٥، تجسد الكلمة فصول ١١، ١٨.

انظر ضد الوثنيين. فصل ١/٧.

فصل ۲۵/۳.

يشعر بالحرارة التي تشعها الشمس فإنه يعرف أنه توجد شمس فوق

الشياطين ويُبطل الأوثان ، فإن الشياطين لا تخضع لإنسان ميت. لكن إن كانت قد طردت جهارًا بمجرد ذكر اسمه، فإنه يتضح بشكل أكيد أنه ليس ميتا، خاصة وأن الشياطين وهي ترى ما لا يراه البشر، تستطيع أن تعرف إن كان المسيح ميتا وبالتالي ترفض الخضوع له بالمرة.

٥ \_ فمن لا يؤمن به الملحدون ترى الشياطين أنه هو الله، ولذلك فإنها تطير وتجثو تحت قدميه، وتردد ما سبق أن نطقت به أمامه وهو في الجسد " نحن نعر فك من أنت قدوس الله" ، "ما لنا ولك يا يسوع ابن الله أستحلفك ألا تعذبني".

٦ \_ فإن كانت الشياطين تعترف به، وإن كانت أعماله تشهد له يومًا فيومًا. فيجب أن يكون واضحًا \_ ويجب ألا يتصلف أحد ضد الحق \_ أن المخلص قد أقام جسده وأنه هو ابن الله بالحقيقة المولود من الآب وهو

تجسد الكلمة

الأرض. هكذا أيضًا، إن كان مقاومونا لا يؤمنون حتى الآن بسبب أنهم لا يزالون عميانًا عن رؤية الحق'، فإنهم على الأقل عندما يعرفون قوته في الذين يؤمنون فلا ينبغي أن ينكروا ألوهية المسيح والقيامة التي أتمها. ٤ \_ لأنه واضح لو كان المسيح ميتًا لما كان في قدرته أن يطرد

الذين لا يؤمنون لهم أعين لكنهم أغلقوها عن رؤية الحق كما أن نفوسهم خُلقت لكي ترى الله ولكى تستنير به غير أنهم توهموا الشر لأنفسهم. انظر ضد الوثنيين: ٧.

<sup>&</sup>quot; لو ٤:٤٦. يستخدم القديس أثناسيوس نفس هذا الشاهد في رسالته إلى أساقفة مصر وليبيا فصل ١٤ وذلك في سياق حديثه عن الآريوسيين. وأيضًا في كتابه عن حياة أنطونيوس. فصل ٢٦ في سياق حديثه عن حروب الشياطين.

ا مر ٥:٧.

كلمته وحكمته وقوته؛ الذي في الأزمنة الأخيرة اتخذ جسدًا لأجل خلاص الجميع وعلم العالم عن الآب وأبطل الموت ووهب عدم الفساد للجميع بوعد القيامة ، إذ قد أقام جسده كباكورة للراقدين ، مُظهِرًا إياه \_ بالصليب \_ كعلامة للغلبة على الموت والفساد.

#### الفصل الثالث والثلاثون

عدم إيمان اليهود واستهزاء اليونانيين. عدم إيمان اليهود تدحضه كتبهم. النبوات التي تشير إلى مجينه كإله متأنس.

ا \_ طالما أن الأمور هي هكذا، وأن قيامة جسد المخلّص وانتصاره على الموت قد تبرهن عليها بوضوح، فهيا بنا الآن لكي ندحض كلاً من عدم إيمان اليهود واستهزاء الأمم.

٢ — فبسبب عدم الإيمان عند اليهود والاستهزاء عند الأمم، فإنهم يعتبرون الصليب أمرًا غير لائق، وكذلك يرون عدم لياقة تأنس كلمة الله. ونحن لن نتباطأ عن تقديم الحجج ضد أراء هذين الفريقين، لأن البراهين ضدهما واضحة جدًا.

" — فمن جهة اليهود، فإن الكتب المقدسة التي يقرأونها هي نفسها توضح عدم إيمانهم، إذ كل الكتاب الموحى به يصرخ عاليًا شاهدًا لهذه الأمور في كلماته الصريحة . فالأنبياء سبق أن تنبأوا عن عجيبة العذراء وولادتها (للمسيح) قائلين ": " هوذا العذراء تحبل وتلد ابنًا وتدعو اسمه عمانوئيل "؛

و قبل أن يبدأ القديس أتتاسيوس جزءًا جديدًا في كتابه هذا يختم هذا الفصل بإجمال ما سبق أن علم

به في الفصول السابقة مستخدمًا عبارات مختصرة كهذه ويكررها باستمرار لتأكيد تعليمه عن الفداء.

ا اكو ١٥:١٠.

انظر فصل ۲۰ هامش رقم (٥) ص٥٩، وفصل ٥٤.

استخدم القديس أثناسيوس تعبير يصرخ عاليًا في الفصل السابق فقرة ٢ وذلك في سياق حديثه عن شهادة الطبيعة بألوهية المسيح من خلال أعماله فيها. وهنا يكرر هذا التعبير مؤكدًا على أن هذه الشهادة تمت لا بواسطة الطبيعة وحدها لكن أيضنًا بواسطة الكتاب الموحى به.

<sup>&</sup>quot; رغم أن كلمات الكتب المقدسة صريحة في الشهادة الألوهية السيد المسيح إلا أن اليهود لم يفهموها فهمًا صحيحًا كما يقول القديس أثناسيوس (انظر ضد الوثنيين فصل ٤/٤٦).

<sup>&#</sup>x27; صيغة الجمع " قائلين " للفعل "يقول" تناسب صيغة الجمع " أنبياء ".

ا إش٧:٤١، مت١:٣٢.

القديس أثناسيوس الرسولي

الفصل الرابع والثلاثون نبوات عن آلامه وموته.

١ \_ الكتب المقدسة أيضنًا لم تصمت عن ذكر موته، بل على العكس أشارت إليه بوضوح تام. ولكي لا يتشكك أحد بسبب نقص المعرفة للأحداث الفعلية، فإنها لم تخش أن تتحدث عن سبب موته - إذ هو لم يحتمل الموت لأجل نفسه بل من أجل خلود الجميع وخلاصهم \_ كما تحدثت الكتب عن مؤامرات اليهود ضده وما لاقاه من إهانات منهم.

٢ \_ فالكتب تقول " رجل أوجاع ومختبر الحزن وكمُستر عنه وجوهنا مُحتقر فلم نعتد به. لكن أحزاننا حملها وأوجاعنا تحملها ونحن حسبناه مصابًا مضروبًا من الله ومرذولا وهو مجروح لأجل معاصينا مسحوق لأجل آثامنا تأديب سلامنا عليه وبجراحاته شفينا". يالها من محبة عجيبة للبشرية تلك التي أظهرها الكلمة من نحونا حتى أنه هو يُهان لكى نحصل نحن على كرامة أ. ثم يقول الكتاب: "كُلنا كغنم ضللنا، ملنا كل واحد إلى طريقه والرب سلّمه لأجل خطايانا. ظلم أما هو فلم يفتح فاه كشاة سيق إلى الذبح وكحمل صامت أمام الذي يجزه فلم يفتح فاه في اتضاعه رفعت عنه قضيته "°.

ا أي الموت بواسطة الصليب متحملاً الآلام من أجلنا. ولقد ظن اليهود أن المسيح لن يقاسِ ألمًا عندما يأتي انظر المقالة الثانية ضد الآريوسيين. فقرة ١٥.

90

٤ \_ أما موسى، ذلك العظيم حقًا ' \_ والذي يعتقدون فيه أنه ينطق بالحق، فقد اعترف بأهمية المخلّص، وأكد على حقيقته بهذه الكلمات: "يقوم كوكب من يعقوب وإنسان من إسرائيل فيحظم رؤساء موآب". وأيضاً الما أحلى مساكن يعقوب وخيامك يا إسرائيل كبساتين ظليلة، كجنات على نهر، يخرج من نسله انسان يصبير ربًا على شعوب كثيرة". ويقول أيضنا إشعياء: "قبل أن يعرف الصبي أن يدعو يا أبي ويا أمي تحمل ثروة دمشق و غنيمة السامرة قدام ملك أشور".

٥ \_ فبهذه الكلمات تنبأ بظهور إنسان °. وأكثر من ذلك أن الكتاب تنبأ أيضنًا أن هذا الإنسان الذي سيأتي هو رب الكل بقوله: " هوذا الرب جالس على سحابة خفيفة وقادم إلى مصر فترتجف أوثان مصر المنحوتة". لأن من هناك دعاه الآب أيضًا للرجوع قائلا: "من مصر دعوت ابني" .

<sup>&</sup>quot; اختار اليهود أن يموت المسيح بالصليب للمبالغة في اهانته. انظر فصل ٤/٢٤.

هذه الجملة على وزن الجملة الشهيرة للقديس أثناسيوس " لأن كلمة الله صار إنسانًا لكي يؤلهنا نحن " فصل ٤٥/٣.

<sup>°</sup> إش ٥٠:٢ (س) ، أع ١: ٢٣ - ٣٣.

موسى عظيم حقًا واليونانيون يعتبرون أن أفلاطون عظيم. انظر فصل ٣/٢.

ا عد ۲:۲۲ (س).

ا عدد ۲:۵\_۲ (س).

<sup>&</sup>quot; إش ٨:٤ . يستخدم القديس أثناسيوس هذا الشاهد مرة أخرى ويشرحه في فصل ٣٦.

ا لقد كان اليهود ينتظرون المسيح ويعتقدون أنه إنسان عادى (انظر فصل ٣:٣٤) وأيضنا (رسالة عن ديونيسيوس الاسكندرى: ٨)، ولهذا يعود القديس أثناسيوس في فصل ٣٥ ليوجه لليهود عدة اسئلة لبيان الفرق الجوهري بين طبيعة المسيح وأي إنسان عادي.

<sup>°</sup> إش1:1 (س) انظر فصل ٣٧:٥ حيث يشرح القديس أثناسيوس معنى هذه الآية بدون أن يذكرها مباشرة.

١:١١ مو ١١:١١.

٣ \_ ولئلا يظن أحد بسبب آلامه أنه إنسان عادي فقد سبق الكتاب

وأشار إلى أوهام البشر معلنًا قوته واختلاف طبيعته عن طبيعتنا إذ يقول الكتاب: " من يُخبر بجيله؟ " لأن حياته انتزعت من الأرض لأنه سيق إلى الموت بسبب شر الشعب، وجُعلَ مع الأشرار قبره ومع غني عند موته، على أنه لم يعمل شرًا ولا وُجدَ في فمه غش".

على خبزه شجرة ونقطعه من أرض الأحياء" .

بينهم وعلى لباسي ألقوا القرعة" .

تثقبان في أي موت سوى موت الصليب.

الفصل الخامس والثلاثون

نبوءات عن الصليب، وكيف تحققت هذه النبوات في المسيح

١ \_ وبعد أن سمعت النبوة عن موته فربما تسأل لكي تعرف اليضا ما

٢ \_ لأن موسى هو أول من تنبأ عنه بصوت عال فائلا: "وترون

٤\_ وأيضًا " تُقبوا يدي ورجلي، وأحصوا كل عظامي، اقتسموا ثيابي

٥ \_ فالموت الذي يُرفع فيه الإنسان إلى فوق في الهواء ويُعلق على

خشبة لا يمكن إلا أن يكون موت الصليب. وأيضًا اليدان والرجلان لا

حياتكم معلقة أمام أعينكم ولا تؤمنون" ومن بعده شهد الأنبياء قائلين: "وأنا

كحمل برئ بساق إلي الذبح ولم أعلم أنهم تأمروا علي قائلين تعالوا لنلقى

كُتب عن الصلب. وهذا أيضًا لم يصمت عنه الكتاب بل ذكره القديسون "

هذه العبارة تشبه عبارة " لكن لو أراد أحد من شعبنا أن يسأل لا حبًا في الجدل بل حبًا في العلم " فصل ١/٢٥.

للقصد موسى والأنبياء.

اً انظر هامش رقم (٣) ص ٩٠، وهامش رقم (١) ص ٩٣.

نت ۲۲:۲۸ (س)

و يقصد بالشجرة خشبة الصليب.

الر ١٩:١١.

<sup>·</sup> مز ۲۲:۲۱ ـ ۱۱.

وضح القديس أثناسيوس أن اليهود حينذاك ضلوا وبالتالي أضلوا الأمم وذلك بعدم فهمهم أن طبيعة المسيح تختلف عن طبيعتنا فاعتقدوا أن المسيح هو مجرد إنسان من نسل داود ولم يؤمنوا به على أنه هو الله وكلمة الله الذي صار إنسانًا (رسالة عن ديونيسيوس الاسكندرى: ٨). وأثناء صراعه ضد الأريوسيين الذين أنكروا ألوهية الابن لأنهم هم أيضنًا اعتقدوا أن طبيعة الابن هي مثل طبيعة باقى المخلوقات، دعا القديس أثناسيوس الأريوسيين بأنهم يعتقدون مثل اليهود" انظر المقالة الأولى ضد الآريوسيين. فقرة ٣٨.

<sup>&#</sup>x27; يستخدم القديس أثناسيوس هذا الشاهد في فصل ٣٧ وذلك في سياق حديثه عن و لادة السيد المسيح من العذراء مريم.

٩ ١:٥٣ أ

٦ \_ ولأنه منذ حلول المخلص بين البشر بدأت الأمم أيضاً تعرف الله'، (فالأنبياء) لم يتركوا هذا الأمر أيضًا دون الإشارة إليه، بل ذكروه في الكتب المقدسة كما هو مكتوب "سيكون أصل يسى الذي يقوم ليسود على الأمم، عليه يكون رجاء الأمم" وهذا قليل من كثير لإثبات ما حدث.

٧ \_ والكتاب المقدس مليء بالحجج التي تدحض عدم إيمان اليهود. لأنه من من الرجال الأبرار والأنبياء القديسين والأباء البطاركة الذين سُجِلت أسماؤهم في الكتب الإلهية وُلدَ جسديًا من عذراء فقط؟ أو أية امرأة كانت قادرة أن تحمل بإنسان بدون رجل؟ ألم يولد هابيل من آدم؟ وأخنوخ من يارد ونوح من لامك، وإبراهيم من تارح، ويهوذا من يعقوب، وهارون من عمرام؟ ألم يولد صموئيل من ألقانة؟ وداود من يسى؟ ألم يكن سليمان من داود؟ ألم يكن حزقيال من أحاز؟ أما كان يوشيا من آموس؟ أما كان إشعياء من آموص؟ إرميا من حلقيا؟ وحزقيال ألم يكن من بوزي؟ ألم يكن لكل واحد أب كأصل لوجوده؟ فمن هو إذن الذي وُلِدَ من العذراء فقط؟ لأن النبي شدد بتأكيد على هذه العلامة.

٨ \_ ومن ذا الذي وقت ميلاده جرى نجم في السماء ليعلن للعالم عن

ذلك الذي وُلدَ؟ فلما وُلدَ موسى أخفاه أبواه، وجيران داود لم يسمعوا عن

ميلاده حتى إن صموئيل العظيم نفسه لم يعرفه بل سأل: أليس ليسى ابن

آخر؟ وإبراهيم لم يعرفه جيرانه كرجل عظيم إلا بعد ميلاده بزمن طويل،

أما المسيح فعند ميلاده شهد له ليس إنسان بل نجم في السماء التي نزل هو

ا يوضح القديس أثناسيوس هذه النقطة في فصل ١٤/٠.

<sup>&</sup>quot; بعد أن أوضح القديس أثناسيوس ان الكتب المقدسة قد تنبأت بميلاد المسيح وصلبه الآن يوضح أن يسوع هو المسيح، ولقد اتبع القديس أثناسيوس طريقة مشابهة لهذا في مقالته الدفاعية ضد الوثنيين عندما نسأل أو لا عن الكلمة الذي يضبط الكون (فصول ٣٥\_٣٩) ثم بعد ذلك أوضح من يكون الكلمة (فصل ٤٠)، ثم في الختام كيف يضبط الكلمة الكون كله (فصل ٤٠ ــ ٥٤).

<sup>·</sup> يقصد إشعياء النبي في الآية ١٤:٧ " ها العذراء تحبل وتلد ابنا وتدعو اسمه عمانوئيل ". ويقول القديس أثناسيوس " إن اليهود يفهمون أن هذه الآية تُقال على واحد منهم " انظر المقالة الأولى ضد الأريوسيين. فقرة ٤٥.

انظر مت٢:١-٣. وهنا يستبدل القديس أثناسيوس نبوءة سفر العدد ١٧:٢٤ التي سبق أن استخدمها في فصل ٤/٣٣ بما جاء في إنجيل متي.

ليُخبرنا اليهود الذين فحصوا هذا الأمر': أى ملك مثل هذا \_ وُجِدَ في إسرائيل وفي يهوذا، قد وضعت كل الأمم رجائها عليه فأعطاها السلام بدلاً من العداوة؟

" — لأنه طالما كانت أورشليم قائمة كانت هناك حرب بلا انقطاع إذ كانت جميع (الأمم) تحارب إسرائيل؛ فالآشوريون ضايقوا الإسرائيليين والمصريون طاردوهم والبابليون انقضوا عليهم. وأعجب من ذلك فإن جيرانهم الآراميين (السوريين) كانوا يحاربونهم ، ألم يحارب داود ضد الموآبيين وألم يضرب الآراميين، ويوشيا كان يحترس من جيرانه ، الموقيا انهار أمام تعايير سنحاريب؟ ألم يحارب عماليق موسى ، ألم يقاومه الأموريون ، وكذلك سكّان أريحا ألم يقفوا ضد يشوع بن نون؟ موبالإجمال لم تكن هناك معاهدات سلام بين الأمم وإسرائيل. والآن هو أمر جدير بالنظر أن نفكر في من هو هذا الذي تضع الأمم رجائها عليه؟ لأنه

1.1

# الفصل السادس والثلاثون نبوات عن عظمة المسيح وعن هروبه إلى مصر...ألخ

المنافع المنافع على الإطلاق ملك وانتصر على أعدائه قبل أن يكون قادرًا أن ينادي يا أبي ويا أمي ؟ ألم يصل داود إلي العرش في سن الثلاثين ؟ وسليمان صار ملكًا حينما وصل إلى سن الشباب؟ ألم يترأس يوآش على المملكة وهو في سن السابعة ؟ ويوشيا وهو ملك جاء بعده للم يستلم الحكم وهو في سن السابعة تقريبًا ؟ ومع ذلك فإن هذين الآخرين كانت لهما القدرة في تلك السن أن يدعو يا أبي ويا أمي.

٢ \_ فمن هو إذن الذي كان يحكم ويأسر اعدائه حتى قبل ولادته؟

الوصية لليهود بفحص الكتب وردت في إنجيل يوحنا ٣٩:٥ على لسان المسيح " فتشوا الكتب لأنكم تظنون أن لكم فيها حياة أبدية وهى التي تشهد لى " وكان لابد بعد هذا الفحص أن يتأكد اليهود أن هذه النصوص تشهد أن يسوع هو المسيح والإشارة هنا إلى نص إش١١:١١ الذي أورد القديس أثناسيوس نصه في الفصل السابق فقرة ٦. وفي الفقرات التالية يوضح أن هذه النبوءة لم تكن على أى ملك من ملوك العهد القديم.

<sup>&</sup>quot; يستخدم القديس أثناسيوس تعبير "طالما" هنا لأنه يعود في اصحاح ٣:٤٠ فيذكر أن مملكة إسرائيل قد انتهت بمجىء السيد المسيح.

<sup>&</sup>quot; انظر ٢صم ٢:٨.

انظر ۲اخ ۲۲:۳٥.

<sup>°</sup> انظر ۲مل ۱۹:۸ ـ ۱۶.

انظر خر ۱۱۰۸ - ۱۱.

انظر العدد ٢١:٢١\_٥٣.

انظر یشوع ٦.

النظر الشعياء ٨:٤ " الأنه قبل أن يعرف الصبى أن يدعو يا أبى ويا أمى تحمل قوة دمشق وغنائم السامرة قدام ملك أشور " (س). وهنا يعطى القديس أتناسيوس شرحًا لهذا الشاهد الذي سبق أن أشار اليه في فصل ٣٣.

۲ ۲صم ٥:٤.

<sup>&</sup>quot;لم يذكر القديس أثناسيوس سن سليمان عندما صار ملكًا، وذلك لأن هذا لم يُذكر مباشرة في الكتاب المقدس، ونعرف من سفر صموئيل الثاني أن سليمان ولد بعد سنوات من إقامة داود ملكًا في أورشليم انظر ٢صم٥: ٢٤:١٢. وملك داود ٣٣ عامًا، وربما كان سليمان في عمر الثلاثين عندما صار ملكًا.

ا ٢مل ١١:١١.

<sup>°</sup> ٢مل١:٢٢ حيث يذكر الشاهد أن يوشيا كان ابن ثمان سنين حين ملك.

<sup>&</sup>quot; ربما قصد القديس أثناسيوس هنا من قد أشار إليه في رسالته إلى مكسيموس الفيلسوف (فصل؟) عندما كتب " فليعلم غير المؤمنين أنه رغم كونه رضيعًا في المذود إلا أنه جعل المجوس يسجدون له ".

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> يقصد أنه كان يأسر كل عبادة الأوثان وضلالات الشياطين كما ذكر في نهاية هذا الفصل وأيضاً في فصل ٣٣.

الفصل السابع والثلاثون

نبوة " تُقبوا يدى ورجلى " (مز١٦:٢٢). عظمة ميلاده وموته. اضطراب العرافين والشياطين في مصر.

١ \_ أو من من بين الذين سُجلت سيرتهم في الكتاب المقدس فو تُقبت يداه ورجلاه أو عُلق كله على خشبة ومات على الصليب لأجل خلاص الجميع؟ فإبراهيم مات وانتهت حياته على الفراش، واسحق ويعقوب أيضًا ماتا رافعين أقدامهما على الفراش ، موسى وهارون ماتا في الجبل ° وداود مات في بيته دون أن يتعرض لمؤامرة من الشعب. صحيح أن شاول قد طارده، لكنه حفظ من الأذى .

وإشعياء نشر ولكنه لم يعلق على خشبة . وإرمياء أهين اللا أنه لم

تجسد الكلمة

يجب أن يكون هناك شخص كهذا، فمن المستحيل أن ينطق النبي بالكذب'. ٤\_ فمن من بين الأنبياء القديسين أو من الأباء البطاركة الأولين مات على الصليب لأجل خلاص الجميع؟ أو من الذي جُرح وسُحق لأجل شفاء الكل؟ أو من من الأبرار أو الملوك نزل إلي مصر فسقطت أوثان مصر عند مجيئه إليها؟ " فإبراهيم ذهب إليها ولكن عبادة الأوثان ظلت مع ذلك منتشرة بها كما كانت. وموسى ولد هناك ومع ذلك فإن عبادة الشعب الضالة (للأوثان) لم تنقض.

ا السؤال هنا يعتمد على نبؤة إش٥٠:٣٥٥ التي أوردها القديس أثناسيوس في فصل ٢:٣٤ وهو هنا يقاوم الفهم الخاطئ لليهود عن نبوات الكتاب المقدس ويشير إلى هذه المفاهيم الخاطئة في مقالته الأولى ضد الأريوسيين. فقرة ٥٤. "أما القول: كشاة قد سيقت إلى الذبح (إش٧٥٥) فإنهم لم يتعلموا من فيلبس إلى من تشير بل ظنوا أنه يتكلم عن إشعياء أو عن نبى آخر من بين أنبيائهم ".

لل يركز القديس أثناسيوس على إيضاح أمرين قد حدثًا معًا للسيد المسيح ولم يحدثًا لأى شخص آخر ورد اسمه في العهد القديم وهما النبؤات عن آلام الصليب الشافية والموت من أجل خلاص الجميع. انظر تك٥٠٢٠٠.

أ تك ٢٩:٣٥، ١٤٤٩، إذن موت السيد المسيح على الصليب كان موتًا مختلفًا عن موت كل هؤلاء. فهو لم يمت كالباقين على الفراش بسبب ضعف طبيعته بل كان موته من أجل خلاص الجميع انظر فصل ٢١.

<sup>°</sup> نت ١:٣٤ ، ٥ ـ ١:٣٤ . ٥ .

١٠:٢ لمل ٢:٠١.

١٩:١٨ اصم

<sup>^</sup> انظر فصل ٢٤.

محسب التقليدين اليهودي والمسيحي المبكرين.

ا فالكتاب كله موحى به انظر فصل ٣٣/٣٠. انظر أيضنا المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ١٦ حيث يقول " لأن هذه الكلمات ... قد قالها الله و لا يمكن أن يعتريها أى كذب ".

النظر إش١٥:٦-١٣، تثنية٢٨:٦٦. في الفصل القادم سيوضح أن هذه النبوات تنطبق فقط على السيد المسيح.

<sup>&</sup>quot; انظر إش1:1 راجع فصل ٣٣/٥ ويذكر القديس أثناسيوس في الرسالة إلى مكسيموس الفيلسوف فصل ٤ أن الأوثان قد سقطت بمصر عند مجىء السيد المسيح إليها.

يمت بسبب الحكم عليه '. وحزقيال تألم '، ليس من أجل الشعب، بل لكى يوضح ما كان عتيدًا أن يأتي على الشعب (من كوارث).

٢ ـ وأيضًا فإن هؤلاء الذين احتملوا الآلام كانوا بشرًا وجميعهم يشبهون بعضهم بعضًا في طبيعتهم المشتركة، أما ذلك الذي تنبأ عنه الكتاب بأنه يتألم عن الجميع فإنه يُدعى ليس مجرد إنسان بل "حياة " الكل حتى إن كان مشابهًا للبشر في طبيعتهم. لأن الكتاب يقول "سوف ترون حياتكم معلقة أمام أعينكم" وأيضًا يقول "من يُخبر بجيله" فيمكن للمرء أن يتحقق من سلسلة أنساب كل القديسين، ويُخبر عنها منذ بدايتها، ويعرف من أي جيل وُلدَ كل منهم. أما جيل الذي هو " الحياة " فإن الكتب المقدسة تشير إليه على أن لا يُخبر به.

" \_ فمن هو إذن ذلك الذي تقول عنه الكتب الإلهية هذا الكلام؟ أو من هو العظيم بهذا المقدار حتى يتنبأ عنه الأنبياء بهذه الأمور العظيمة؟ لا يوجد أحد آخر في الكتب سوى مخلص الجميع، كلمة الله، ربنا يسوع المسيح. فهو الذي وُلِدَ من العذراء وظهر كإنسان على الأرض وهو الذي

لا يُخبَر بجيله حسب الجسد، لأنه لا أحد يستطيع أن يُحدد له أبًا حسب الجسد لأن جسده لم يأت من رجل بل من عذراء فقط.

٤ – لأنه لن يستطيع أحد أن يُخبر عن نسب (ولادة) المخلّص بالجسد من رجل بنفس الطريقة التي تُذكر بها سلسلة أنساب داود وموسى وجميع الآباء البطاركة. فهو الذي جعل النجم يعلن عن ميلاده بالجسد، لأنه كان يليق بالكلمة النازل من السماء أن يكون الإعلان عن ميلاده أيضًا من السماء. وكان يليق بملك الخليقة، عند مجيئه (للعالم) أن تعترف به المسكونة جهارًا.

و \_ فمع أنه وُلِدَ في اليهودية، فقد جاء رجال من بلاد فارس ليسجدوا له. فهو الذي نال الغلبة على الشياطين أعداءه، والنصرة على العبادة الوثنية حتى قبل ظهوره في الجسد . وكل الأمم الوثنية من كل قطر هجروا تقاليدهم الموروثة وعبادة الأصنام ، والآن يضعون رجاءهم في المسيح ، ويقدمون خضوعهم له، الأمر الذي يمكن أن نراه بعيوننا .

٦ فضلال المصريين لم يتوقف في أي عصر من العصور إلا حينما
 جاء رب الكل بالجسد إلى هناك كأنه راكب على سحابة، وأبطل ضلالات

ا منذ السقوط والإنسان يموت بسبب حكم الموت. فصول ٢١،١٠. ولقد رفع السيد المسيح حكم الموت عنا بموته هو شخصيًا عندما حُكم عليه بموت الصليب فصل ٢٥.

۲\_ ا نم ۲

<sup>&</sup>quot; انظر تث ٢٦:٢٨. هذه الآية سبق أن استخدمها القديس أثناسيوس في فصل ٣٥ في سياق حديثه عن موت الصليب. وفي مقالته الثانية ضد الآريوسيين: ١٦ يقول: لأن الصلب هو المقصود بالقول "سترون حياتكم معلقة ". هنا يركز على كلمة "حياة " لبيان الفرق بين طبيعة السيد المسيح وباقى

<sup>&</sup>quot; سترون حياتكم معلقة ". هنا يركز على كلمة " حياة " لبيان العرق بين طبيعه السيد اله الأنبياء في العهد القديم. ويوضح هذه النقطة في فصل ٢٠ من تجسد الكلمة.

ا إش١٠٥٦ (س). انظر فصل ٣٤ حيث استخدم القديس أثناسيوس نفس الشاهد.

<sup>°</sup> هنا يستخدم القديس أثناسيوس نفس السؤال تقريبًا الذي سبق أن جاء في فصل ٧/٣٥.

<sup>&</sup>quot; والأنبياء لا ينطقون بالكذب. انظر فصل ٣٦ هامش رقم (١) ص ١٠٢.

ا انظر فصل ١٥٠/٨.

انظر فصل ٢/٣٦ حيث تجد نفس المعنى.

عن هجرة التقاليد الموروثة وعبادة الأصنام انظر فصل ٣٠/٥.

أ يستند القديس أثناسيوس هنا على ما ذكره في فصل ٦/٣٥ حيث يستعين هناك بنبوءة إشعياء ١٠:١١.

<sup>°</sup> رغم أن الكل يرى هذا الأمر بوضوح إلا أن اليهود ينكرون السيد المسيح الذي تمم كل شئ. انظر فصل ٤/٤.

# الفصل الثامن والثلاثون

نبوات أخرى واضحة عن مجىء الله في الجسد. معجزات المسيح المنقطعة النظير.

٢ — ويمكن للمرء أن يسأل اليهود: من هو إذن الذي صار ظاهرًا؟ فإن كان هو النبي فليقولوا لنا متى اختفى حتى يظهر ثانية، وأى نبي هذا الذي لم يظهر من الخفاء فقط، بل أيضًا بسط يديه على الصليب؟ بالتأكيد أنه ليس بين الأبرار سوى كلمة الله فقط الذي هو بلا جسد حسب الطبيعة،

٧ – وهو الذي صلب والشمس وكل الخليقة ومن صلبوه شهود لصلبه للموته صار الخلاص للجميع ، وتم الفداء لكل الخليقة. هذا هو "حياة " الكل، الذي سلم جسده للموت كَحَمل فدية للجل خلاص الكل ولو

لم يؤمن اليهود بذلك .

الأوثان '، وجذب الجميع إلى نفسه ثم إلى الآب من خلال شخصه.

ا في فصل ٣٣/٥ يورد القديس أثناسيوس نص نبوءة إشعياء ١:١٩ عن قدوم المسيح إلى مصر وفي فصل ٣٦ عي شرح ما قد حدث نتيجة مجيء المسيح إلى أرض مصر. انظر أيضنا فصل ٣٦ هامش

عن شهادة الخليقة لصلبه انظر فصل ١٩، وعن أن من صلبوه كان شهودًا انظر فصل ٢٣.

<sup>&</sup>quot; يختم القديس أثناسيوس هذا الفصل بهذه الفقرة التي توضح موت السيد المسيح بصورة علنية بشهادة الخليقة كلها وكل من صلبوه وأيضًا أن موته كان من أجل خلاص الجميع. وكان في بداية هذا الفصل قد أوضح أن موت أبرار العهد القديم لم يكن علنًا وأيضًا لم يكن موتًا من أجل خلاص الكل.

أ بخصوص تعبير فدية " ἀντίψυχον " انظر فصل ٢/٩.

<sup>°</sup> في المسيح تمت نبوءة سفر التثنية ٢٦:٢٨، إش٣٥:٦.

عن تشكيك اليهود الدائم انظر فصل ٤٠.

ا راجع فصل ٧/٣٥. حيث يذكر القديس أثناسيوس أن هناك براهينًا وحججًا كثيرة من الكتب المقدسة يمكن أن تقنع اليهود.

<sup>·</sup> اش ۱:۲۰ (س) ۲ اس

<sup>&</sup>quot; في فصل ٢/١٢ يقول القديس أثناسيوس إن الأنبياء الذين أرسلهم الله إلى البشر كانوا " رجال معروفين لديهم " وفي فصل ١٣/٥ يعطى تشبيه بأن هؤلاء الأنبياء كانوا مثل أصدقاء أرسلهم الملك للبشر.

<sup>\*</sup> الكلمة ظهر من الخفاء بمعنى أنه هو بلا جسد حسب الطبيعة والآن ظهر في الجسد. انظر فصل ١/٨.

عن معنى بسط اليدين على الصليب انظر فصل ٢٥.

ظهر في الجسد لأجلنا وتألم عن الجميع.

" – وإن كان حتى هذا لا يكفيهم فلعلهم على الأقل يصمتون بواسطة برهان آخر واضح كل الوضوح ، لأن الكتاب يقول "تشدّدي أيتها الأيادي المسترخية والركب المرتعشة، تعزوا يا خائفي القلوب، تشدّدوا لا تخافوا هوذا الهنا يجازي منتقمًا، هوذا يأتي ويخلّصنا. حيننذ تفتح عيون العُمي وآذان الصُمّ تسمع، حينئذ يقفز الأعرج كالأيّل ولسان العيين يصير فصيحًا ".

٤ \_ والآن ماذا يمكن أن يقولوا عن هذا أو كيف يجرأون على أن يواجهوا هذا بالمرة؟ فالنبّوة لا توضح فقط أن الله يحل هنا بل هي تكشف أيضًا عن علامات ووقت مجيئه. فهي تربط معًا استعادة العُمي لبصرهم، وشفاء العرج ليمشوا، والصمم ليسمعوا، ولسان المتلعثم يصير فصيحًا، وذلك بمجيء الإله الذي كان مزمعًا أن يحدث. فليخبرونا إذًا متى تمت هذه العلامات في إسرائيل أو في أى مكان في اليهودية حدث أمر كهذا؟

تجسد الكلمة

٥ ـ فنعمان الذي كان أبرص تطهر '، ولكن لم يحدث أن أصمًا سمع أو أعرج مشى. وإيليا أقام ميتًا، وهكذا فعل إليشع '، ولكن لم يستَعد أى أعمى منذ ولادته بصره ". حقًا إن إقامة الميت أمر عظيم ولكنه ليس مثل العجائب التي تممها المخلص أ. فإن كان الكتاب لم يغفل ذكر حادثة الأبرص، ومعجزة ابن الأرملة الذي أقامه إيليا، بالتأكيد لو كان قد حدث أن إنسانًا أعرج مشى أو أعمى استعاد بصره لما أغفل ذكر هذا أيضًا. وحيث إنه لم يرد شيء عن ذلك في الكتاب فواضح أن مثل هذه الأمور لم تحدث مطلقًا من قبل ".

٦ — إذن متى حدثت هذه (المعجزات) إلا عندما جاء كلمة الله نفسه في الجسد؟ ومتي مشي العرج وتكلم المتلعثمون بفصاحة، وسمع الصئم،

النظر فصل ١/١ حيث يوضح معنى أن الكلمة ظهر من الخفاء بظهوره في الجسد من أجل خلاصنا. وعن معنى العبارة " الذي بلا جسد حسب الطبيعة ظهر في الجسد لأجلنا " انظر فصل ٢/١.

<sup>&#</sup>x27;وردت نفس هذه العبارة في فصل ٢/٣٠.وعن إنكار اليهود للحقائق رغم وضوحها انظر فصل ٢٠٠٠ إش ٣٥:٣٥.٦، ٢٤:٤٠ اعتبر القديس أثناسيوس أن هذا الشاهد سيكون أوضح في المعنى جدًا عندما يُكتب النص أو لا ثم يتساءل عن من هو الشخص الذي تتحدث عنه النبوءة وعن زمن ومكان اتمامها. ويرى القديس أثناسيوس أنه يجب على المرء عندما يدرس الكتب المقدسة أن يبحث عن الوقت والشخص والموضوع فيقول: "من الملائم كما نعمل في كل الأسفار الإلهية هكذا من الضرورى أن نعمل هنا أيضا فيجب أن نفهم بأمانة الوقت الذي كتب عنه الرسول والشخص والموضوع اللذين كتب عنهما " المقالة الأولى ضد الأربوسيين. فقرة ٥٥. انظر أيضاً المقالة الثانية ضد الأربوسيين. فقرة ٥٠. انظر أيضاً المقالة الثانية عن قانون الإيمان مجمع نيقية ١٤. وفي الفقرة التالية يطبق هذه القاعدة على النص.

۲ ۲مل:٥٠

المركا: ١١- ١ مركا: ٣٠٠ مركا: ٣٠٠ مركا: ٣٠٠ مركا: ٣٠٠ مركا: إقامة الموتى في نبوءة إشعياء. غير أن القديس أثناسيوس اعتمد على نص إنجيل متى ١١: ٥ الذي يذكر قول السيد المسيح " والبرص يطهرون والموتى يقومون " وهذا القول فيه تتميم للنبوءة حيث كان في سياق الإجابة عن سؤال اليهود أنت هو الآتى أم ننتظر آخر؟ وما يقصده أثناسيوس بذكر معجزات إقامة الموتى بواسطة إيليا واليشع هو أن السيد المسيح أيضًا صنع هذه المعجزات. ولقد صمت النبي عن ذكرها لأنه ركز على المعجزات التي انفرد السيد المسيح وحده بفعلها.

البراء السيد المسيح لمعجزة فتح عيني الأعمى منذ ولادته دليل على أن طبيعة البشر كانت خاضعة له. انظر فصل ١/٤ ويستخدم القديس أثناسيوس هذه المعجزة ليس في رده على اليهود فقط بل في محاجة الوثنيين أيضنًا. انظر فصل ١/٤ من مقالته ضد الوثنيين.

<sup>&</sup>quot; هناك فرق في عمل المعجزات بين الأنبياء والمخلّص، فإيليا واليشع صرخا إلى الرب لإتمام المعجزة أما المسيح إذ هو الإله المتجسد فقد أتمها بنفسه ويقول القديس أثناسيوس " حيث إن الأعمال التي عملها القديسون، كما اعترفوا هم أنفسهم، لم تكن أعمالهم الخاصة بل أعمال الله الذي أعطاهم القوة فإيليا واليشع مثلاً يطلبان إلى الله أن يقيم الأموات " المقالة الثالثة ضد الآريوسيين. فقرة ٢.

<sup>\*</sup> فالنبوءة إذن لا تشير إلى أحداث تمت في العهد القديم بل إلى أحداث من حياة السيد المسيح نفسه إذ أن هذه " الأمور لم تحدث من قبل ".

وأستعاد العُمي منذ والادتهم بصرهم، إلا عندما جاء هو في الجسد؟ لأن هذا هو عين ما شهد به اليهود الذين عاينوا تلك الأمور لأنهم لم يسمعوا أنها حدثت في أى وقت من قبل إذ قالوا: "منذ الدهر لم يُسمع عن أحد فتح عيني مولود أعمى. لو لم يكن هذا من الله لم يقدر أن يفعل شبيًا" .

# الفصل التاسع والثلاثون

دليل آخر: دانيال يتنبأ عن وقت مجيئه. تفنيد الاعتراضات

١ \_ ولكن ربما لأنهم لم يكونوا قادرين على مقاومة الحقائق الواضحة باستمرار فإنهم دون أن ينكروا الأمور المكتوب عنها يقولون إنهم ينتظرون تحقيقها وإن كلمة الله لم يأت بعد. وهذا هو ما يرددونه على الدوام دون أن تخجلهم الحقائق الواضحة التي يواجهونها.

٢ \_ ولكن في هذا الأمر أكثر من غيره سيتم دحضهم بشدة ليس على أيدينا بل بواسطة دانيال الكثير الحكمة الذي يحدد الوقت الفعلي لمجىء المخلّص الإلهي بيننا قائلاً: " سبعون أسبوعًا قضيت على شعبك وعلى المدينة المقدسة لتكميل المعصية وتتميم الخطايا ولكفارة الآثم وليؤتى بالبر الأبدي ولختم الرؤيا والنبوة والمسيح قدوس القديسين، فاعلم وافهم أنه من خروج الأمر لتجديد أورشليم وبنائها إلى المسيح الرئيس.."١

٣ \_ فربما في النبوات الأخرى يستطيعون أن يجدوا عذرًا النفسهم أو أن يؤجلوا تتميم المكتوب إلى وقت آخر في المستقبل، ولكن ماذا يستطيعون أن يقولوا عن هذه النبوة؟ أو كيف يمكنهم مواجهتها على الإطلاق؟ إذ نجد فيها ليس إشارة فقط إلى المسيح بل هي تُخبر بأن الذي سيُمسح ليس هو مجرد إنسان بل هو "قدوس القديسين" وأن أورشليم تبقى

ا دانیال ۹:۲۱\_۲۰.

تجسد الكلمة

القديس أثناسيوس الرسولي

11.

في صراعه ضد الآريوسيين شدد القديس أثناسيوس على الفرق بين السيد المسيح كملك أزلى وبين باقى ملوك إسرائيل الذين يصيرون ملوكًا بعد أن يُمسحوا فقط فيقول "لأنه عندما كان الملوك أيام إسرائيل يُمسحون فعندئذ فقط كانوا يصيرون ملوكًا حيث إنهم لم يكونوا ملوكًا قبل مسحهم أما المخلص فهو على العكس حيث أنه إذ هو الله يزاول دائمًا حكم مملكة الآب وهو نفسه مانح الروح

#### الفصل الأربعون

براهين من إبطال النبوة وخراب أورشليم، ومن تجديد الأمم واتباعهم إله موسى. كل النبوات عن المسيا تحققت في يسوع المسيح.

ا \_ فاليهود إذن يخترعون أساطير '، فالوقت الذي نتحدث عنه قد جاء فعلاً، أما هم فيحاولون أن يثبتوا أنه لم يأت بعد. لأنه متى بطلت النبوة والرؤيا في إسرائيل إلا حينما جاء المسيح قدوس القدوسين؟ فالعلامة الواضحة والبراهين القوية على مجىء كلمة الله أن أورشليم لن تكون فيما بعد، ولا يكون هناك نبي في وسطهم، ولا تُعلن لهم رؤيا، وهذا ما كان من الطبيعي أن يحدث '.

٢ — لأنه عندما يكون الذي أشارت إليه النبوات قد جاء فعلاً فأى حاجة بعد ذلك لأية نبوة تشير إليه؟ وعندما يكون الحق حاضراً فأى حاجة تكون بعد إلى الظلل؟ فإن هدف تتبؤاتهم هو مجىء البرحاجة تكون بعد إلى الظلل؟ فإن هدف تتبؤاتهم هو مجىء البرحاجة تكون بعد إلى الظلل؟ فإن هدف منبؤاتهم هو مجىء البرحاجة تكون بعد إلى الظلل المنافقة المنا

ا الأساطير التي يخترعها اليهود هي عكس التعليم الإلهى انظر فصل ١/١ وفي فصل ١/١ يشير القديس أثناسيوس إلى أساطير الأبيكوريين ويذكر أن ما يقولونه " يناقضون به ما هو واضح كل الوضوح " وهذا هو ما يفعله اليهود بالضبط إذ إنهم عندما " يخترعون أساطير فإنهم يريدون أن يؤجلوا الوقت الذي قد جاء فعلاً إلى وقت آخر في المستقبل ".

إلى وقت مجيئه وبعد ذلك تبطل النبوة والرؤيا في إسرائيل.

٤ — فداود مسح قديمًا وكذلك سليمان وحزقيا ومع ذلك فإن أورشليم والموضع (الهيكل) استمرا موجودين بعدهم، وأيضًا الأنبياء جاد وآساف وناثان ومن بعدهم إشعياء وهوشع وعاموس وآخرون، كل هؤلاء استمروا يتنبأون. ثم أن الأشخاص الذين كانوا يُمسحون كانوا يُدعون قديسين ولكن لم يُدع أحد منهم قدوس القدوسين.

و \_ إن كانوا يجدون لهم ذريعة في السبي قائلين إن أورشليم لم تكن قائمة عندئذ، فماذا يستطيعون أن يقولوا عن الأنبياء أيضًا؟ فالواقع أنه في بداية السبي عندما نزل الشعب إلي بابل كان هناك دانيال وإرميا، وكذلك تنبأ هناك أيضًا حزقيال وحجي وزكريا.

القدس "المقالة الأولى ضد الآريوسيين. فقرة ٢٦". وفي دفاعه عن قانون إيمان مجمع نيقية فصل ٤٩ يورد نص دانيال ١٤:٧ " سلطانه سلطان أبدى لن يزول وملكوته لا ينقرض " للدلالة على ملك المسيح الأزلى.

<sup>&#</sup>x27; هنا يتحدث عن تحقيق نبوءة دانيال ٢٤:٩ ٢٥ التي ذكرها في الفصل السابق.

<sup>&</sup>quot; مهمة الأنبياء هي أن تعلّم البشر عن السماويات. انظر فصل ٢/١٢.

<sup>\*</sup> يتحدث القديس أثناسيوس في "تجسد الكلمة" فصل وبالأكثر في "المقالة الثانية ضد الأريوسيين" فصلى ٢٢، ٨٨ عن الفرق بين الإعلان الإلهى عن طريق الخليقة كظل للإعلان الإلهى الحقيقى في شخص يسوع المسيح فيقول: " لأن الله لا يريد بعد \_ مثلما حدث في العصور السابقة \_ أن يعرف

ذاته والذي يكون فدية عن خطايا الجميع. وهذا هو السبب في بقاء أورشليم حتى ذلك الوقت، حتى يستمروا في ممارسة الرموز هناك تمهيدًا لظهور الحقيقة".

٣ \_ هكذا فحينما جاء قدوس القدوسين كان من الطبيعي أن تبطل الرؤيا والنبوة وتنتهي مملكة أورشليم. فقد كان يجب أن يُمسح ملوك بينهم إلى أن يُمسح "قدوس القدوسين". فيعقوب تنبأ أن مملكة يهوذا تبقى حتى مجيء (المسيح) قائلا: " لا يزول حاكم من يهوذا ورئيس من بين أحقائه حتى يأتي المُعد له ويكون هو رجاء الأمم".

٤ \_ لهذا هنف المخلص نفسه قائلاً: " الناموس والأنبياء الى يوحنا تنبأوا" أ. فلو كان الآن بين اليهود ملك أو نبي أو رؤيا لكان لهم العذر أن ينكرون المسيح الذي أتى فعلاً. أما إن لم يكن هناك ملك و لا رؤيا، بل قد ختمت كل نبوة من ذلك الوقت وأخذت المدينة والهيكل، فلماذا يجحدون

ويتمردون إلى هذه الدرجة، حتى أنهم بينما ينتظرون ما قد حدث فإنهم ينكرون المسيح' الذي جعل كل هذه الأمور تتم؟ ولماذا حينما يرون الوثنين يهجرون أصنامهم ويضعون رجاءهم في إله إسرائيل بإيمانهم بالمسيح نراهم هم (اليهود) ينكرون المسيح الذي وُلدَ من أصل يسى حسب الجسد صائرًا ملكًا إلى الآن؟ لأنه لو كانت الأمم تعبد إلهًا آخر ولا تعترف بإله إبراهيم وأسحق ويعقوب وموسى لكان لهم العذر في أن يدّعوا أن الله لم يأت (في الجسد) .

٥ \_ أما إن كانت الأمم تكرتم نفس الإله الذي أعطى الناموس لموسى والذي سبق أن أعطى الوعد لإبراهيم، والذي احتقر اليهود كلمته (المتجسد)، فلماذا يجهلون، أو لماذا يتجاهلون، أن الرب الذي سبق أن

عن طريق ظل الحكمة الموجودة في المخلوقات بل جعل الحكمة الحقيقية ذاتها تتخذ جسدًا وتصير إنسانا وتعانى موت الصليب لكى يتمكن جميع الذين يؤمنون أن يخلصوا بالإيمان ".

حول استخدام القديس أثناسيوس لتعبيرات أخرى مثل "البر ذاته αὐτοδικαιοσύνη" انظر فصل ٢٠ هامش (٣) ص ٥٧. وهذا التعبير يأتي من سياق نبوءة إشعياء ٢:٩ عن أن المسيح يسوع

<sup>&</sup>quot; يقول القديس أثناسيوس في نهاية هذا الفصل ٤ فقرة ٧ " أنه لم يعد هناك ملك و لا نبى و لا أورشليم ولا ذبيحة ولا رؤية بينهم " وذلك لأنه " عندما يكون الحق حاضرًا فأى حاجة تكون بعد إلى الظل " فقرة ٢. وفي موضع آخر يذكر " أن الهيكل القديم الذي كان مشيدًا من حجارة ومن ذهب لم يكن إلا مجرد ظل. ولكن عندما جاءت الحقيقة بطل المثال من ذلك الحين. ولم يبق فيه حجر على حجر لم يُنقض " انظر الرسالة إلى أدلفيوس ٧.

ا تك ٤٩:٠١ (س). جاءت في العبرانية: حتى يأتى شيلون وشيلون فسرت بمعنى " المُعد له" أو "من له الحق".

أمت ۱۱:۱۱ ، لو ۱۱:۱۱ .

ا يذكر القديس أثناسيوس أن اليهود قالوا ليس لنا ملك إلا قيصر، وبسبب إنكارهم لملك السيد المسيح عليهم فقد لقوا عقابًا " وتلاشت مدينتهم وأفكارهم " انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٢٢.

ا أى أنه كما أن البراهين على القضاء على الموت بالصليب والقيامة يمكن لمسها من خلال وقائع واضحة وأعمال جلية هكذا يكون الأمر بالنسبة للبرهان على صحة نبؤات العهد القديم فالحال الذي يوجد عليه اليهود إذ ليس لهم ملك أو نبى أو رؤيا هي حالة واضحة وضوح الشمس وتثبت صدق نبوات العهد القديم. فيسوع هو المسيا المنتظر والملك المشهود بملكه الأبدى من خلال أعماله " لأنه لو لم يكن هذاك أعمال لكان يحق لهم ألا يؤمنوا بمن هو غير منظور، لكن إن كانت الأعمال تصرخ بصوت عال معلنة إياه بكل وضوح فلماذا يصرون على إنكار الحياة الواضحة الناتجة عن القيامة؟ انظر فصل ٢٦/٢٠.

وهنا يشير القديس أثناسيوس إلى إتمام نبوءة إشعياء١٠:١١ " سيكون سيكون أصل يسى الذي يقوم ليسود على الأمم، عليه يكون رجاء الأمم " والتي سبق أن أوردها في فصل ٦/٣٥.

لأنه لو أن الأمم كانت تعبد إلها آخر لكان هذا معناه عدم اتمام نبوءة إشعباء ١٠:١١ السابق

عن عبادة الأمم لنفس الإله وإكرامها له يقول القديس أثناسيوس " وليس إسرائيل وحده الذي يعتمد عليه بل كل الأمم كما سبق القول وأنبأ النبي: يتركون أصنامهم ويتعرفون على الإله الحقيقي أي المسيح "راجع المقالة الأولى ضد الآريوسيين. فقرة ٤٣.

أنبأت عنه الكتب المقدسة قد أشرق على العالم، وظهر للمسكونة متجسدًا كما قال الكتاب " الرب الإله قد أشرق علينا" وأيضًا " أرسل كلمته فشفاهم" ، وأيضنًا " لا رسول ولا ملاك بل الرب نفسه خلصهم " "؟

٦ \_ ويمكن أن تقارن حالتهم بما يحدث لإنسان غير متزن العقل يرى الأرض والشمس تضيؤها ومع ذلك ينكر الشمس التي تتيرها . لأنه ما هو الأمر الذي لم يتممه المسيح (الذي أتى)، ويقولون أن من ينتظرونه سيتممه؟ وأدعوة الأمم؟ لقد دعاهم المسيح فعلاً . أيبطل النبوة والملك والرؤيا؟ وهذا أيضًا قد تم فعلاً . أيفضح فساد وكفر العبادة الوثنية؟ لقد شُهر بها فعلاً وشُجبت . أيبيد الموت؟ لقد أبيد فعلاً . ' .

٧\_ إذن فأى شيء كان ينبغي أن يفعله المسيح ولم يفعله؟ وأى شيء لم يتحقق حتى يصر اليهود على عدم إيمانهم؟ وأقول إن كان الأمر \_ كما نرى فعلاً \_ أنه لم يعد هناك ملك ولا نبى ولا أورشليم ولا ذبيحة ولا رؤية بينهم، بل قد امتلأت الأرض كلها من معرفة الله ''، والأمم تركوا

٨ ـ وبهذه الأدلة وبغيرها الكثير مما هو في الكتب الإلهية ، يمكن للمرء أن يفند حجج اليهود".

۱ مز ۲۷:۱۱۷ (س).

۱ مز ۲۰:۱۰۲ (س).

<sup>&</sup>quot; إش ٩، ٨:٦٣ (س) . عن عدم امكانية الملاك أن يخلُّص البشر انظر فصل١١/٧.

انظر فصل ٢٩ هامش رقم (٤) ص ١١.

<sup>°</sup> انظر فصل ۱/۳۹.

<sup>&</sup>quot; نبوءة إشعياء ١١:١١.

٧ نبوءة إشعياء ١:١٥ - ٢ وسبق أن صار الحديث عن إتمامها في فصل ٣٨.

<sup>^</sup> نبوءة دانيال ٩:٤٢\_٥٠، ذكرت في فصل ٣٩.

<sup>1</sup> نبوءة إشعياء ١:١٩ وصار الحديث عن إتمامها في فصل ٣٣.

<sup>&</sup>quot; النبؤات التي ذكرت في فصل ٣٥ عن القضاء على الموت بالصليب جاء الحديث عن إتمامها بفصل ۳۷.

١١ انظر إشعياء ١١ ٩٠١.

ضلال عبادتهم الوثنية ولجأوا إلى إله إبراهيم بواسطة الكلمة، ربنا يسوع المسيح، فواضح إذن \_ حتى لأشد الناس عنادًا \_ أن المسيح قد جاء وأنه قد أنار الجميع بنوره وأعطاهم التعليم الصحيح الإلهي عن أبيه.

<sup>&#</sup>x27; يذكر القديس أثناسيوس في موضع آخر " أن كل الكتاب المقدس مشحون بالحجج التي تدحض عدم ايمان اليهود " راجع فصل ٧/٣٥.

ا بهذه الجملة يختم القديس أثناسيوس محاججته لليهود وكان قد بدأها في فصل٢/٢٣ بقوله " فمن جهة اليهود فإن الكتب المقدسة التي يقرأونها هي نفسها توضح عدم إيمانهم ".

شيئًا من عدم اللياقة في ذلك.

۳ \_ فإن كانوا ينكرون وجود كلمة الله بشكل مطلق فإن استهزاءهم هذا يكون على غير أساس، إذ أنهم يهزأون بما يجهلون !.

٤ — ولكن إن اعترفوا بوجود كلمة الله وأنه هو المهيمن على الكون ، وأن الآب خلق به الخليقة كلها، وأن الكل ينالون النور والحياة والوجود بعنايته، وأنه يملك على الكل، ولهذا فأنه يُعرف من أعمال عنايته، وبواسطته يُعرف الآب، فأتوسل إليك أن تتمعن لتدرك أنهم في هذه الحالة هم يهزأون بأنفسهم وهم لا يدرون.

وهذا الكون جسم عظيم"، وهذا صحيح. لأننا نرى الكون وأجزاءه بحواسنا. فإن كان كلمة الله موجود في الكون الذي هو جسم، وإن كان (كما يقول الفلاسفة) موجود في الكون أن فما هو الأمر الغريب أو غير اللائق إن قلنا إنه اتحد بالإنسان أيضًا؟

٢ - لأنه لو كان حلوله في جسد أمر غير لائق لكان من غير اللائق
 أيضًا أن يوجد في الكون كله ويعطي بعنايته نورًا وحركة لكل الأشياء،

#### الفصل الواحد والأربعون

الرد على اليونانيين. هل هم يعترفون بالكلمة؟ إن كان يعلن نفسه في نظام وترتيب الكون فماذا يمنع ظهوره في جسد بشرى؟ أليس الجسد البشرى جزءًا من الكل؟

السخرية، وفي ذات الوقت لا يشعرون بالخزي الذي هم فيه و لا يرونه فهم يتعبدون لأحجار وأخشاب .

٢ — ومع أن حجتنا لا تنقصها البراهين والإيضاحات لكن هيا بنا نخجلهم ببيان أمور لا تقبل المناقضة، وبالحرى من تلك الأمور التي نراها نحن أنفسنا. فهل هناك أمر غير لائق أو يدعو إلى السخرية فيما نقوله ونؤمن به، بأن الكلمة قد ظهر في الجسد؟ وهذا الأمر أيضًا كانوا سيشتركون معنا (في الإيمان به) لو كانوا مُحبين للحق ، دون أن يروا

ا هذا يقصد الأبيكوريين. انظر فصل ٢ وأيضاً في الفصل ١/٤ من ضد الوثنيين حيث نقول " وإن شك أى إنسان فيما نقول وتساعل إن كان يوجد هناك كلمة الله على الاطلاق فإن إنسانا كهذا لابد وأن يكون معتوها إذ يشك في كلمة الله ".

القديس أثناسيوس أفكارهم في كتابه ضد الوثنيين: الفصول ٣٥ ـ ٤٤، مستعينًا أيضًا بآراء من فلاسفتهم.

<sup>&</sup>quot; يشير القديس أثناسيوس هذا إلى ما قد سبق أن تحدث عنه بإسهاب في كتابه ضد الوثنيين: ٢٨. " عن فعل " الكلمة " في الكون انظر ضد الوثنيين ٢/٤١.

<sup>°</sup> الكلمة مع كونه في الكون كله إلا أنه تجسد أيضًا انظر فصل ١/١، وفي تجسده لم يكن محصورًا في الجسد انظر فصل ١/١، وفي تجسده لم يكن محصورًا في الجسد انظر فصل ١٧٠.

ا انظر فصل ۱۱/٤، ويوضح القديس أثناسيوس أن عبادة الأصنام تتعارض مع كل منطق. انظر ضد الوثنيين فصل ۱۳، ۲۰.

أ في فصل ٦ يوضح القديس أثناسيوس أن التجسد كان أمر الائقًا ويتفق مع صلاح الله.

<sup>&</sup>quot; ظهور الكلمة في الجسد ثم صلبه من أجلنا هو بالنسبة لليونلنيين أمر غير لائق ويستهزأون به. ولقد أشار القديس أثناسيوس إلى هذا الأمر في عدة مواضع من كتاباته. انظر تجسد الكلمة الفصول ١/١، ٣/٤٦، ٣/٤٩، ٣/٤٩، ٢/٥٣، ٢/٥٤ ضد الوثنيين ١/٣ الرسالة إلى مكسيموس الفيلسوف ١. المقالة الثالثة ضد الآريوسيين. فقرة ٣٥ وفي حياة انطونيوس ٤٧ حيث سجل ما قاله الأنبا انطونيوس لجماعة من الفلاسفة اليونانيين "كيف تسخرون منا عندما نقول أن المسيح ظهر كإنسان ".

أى " لو كان اليونانيين مُحبين للحق ". وهو يقصد بالطبع فلاسفة اليونانيين كما جاء في فقرة من هذا الفصل ، حيث كلمة " فلاسفة φιλοσοφοί " تعنى مُحبى الحق. غير أن وصفهم بهذه الصفة يمكن أن يكون فيه نوع من السخرية حيث يفند القديس أثناسيوس - من خلال كتاباته الدفاعية ضد أفكار هم - "الأباطيل" التي يرددونها في تعاليمهم والتي تبيّن عدم محبتهم للحق. انظر ضد الوثنيين فصل 1/2.

# الفصل الثاني والأربعون

إن اتحاده بالجسد مؤسس على علاقته بالخليقة ككل. وهو استخدم جسدًا بشريًا لأنه أراد أن يعلن نفسه للإنسان.

ا \_ فكما أن الجسد كله يحيا ويستنير بواسطة (نفس) الإنسان فلو قال أحد إنه من غير المعقول أن تكون قوة الإنسان موجودة في إصبع قدمه أيضًا اعتبر هذا الشخص غبيًا. لأنه بينما يُسلّم بأن (نفس) الإنسان تسود كل أجزاء الجسم وتعمل فيها فإنه يستنكر وجودها في الجزء. هكذا أيضًا يجب على كل من يُسلّم ويؤمن أن كلمة الله هو في كل الكون وأن الكون كله يستنير ويتحرك بواسطته أن لا يحسبه أمرًا غير معقول أن جسدًا بشريًا واحدًا ينال منه حركة ونورًا.

٢ – فإن كانوا – بسبب أن الجنس البشري مخلوق وقد وُجد من العدم – يعتبرون أن ظهور المخلّص في الجسد الذي نتحدث عنه هو أمر غير لائق فإنه يجب عليهم أن يبعدوه خارج الخليقة أيضنًا لأنها هي أيضنًا وُجدت من العدم بالكلمة".

" — أما إذا لم يكن أمرًا غير لائق أن يكون الكلمة في الخليقة رغم أنها مخلوقة كذلك يكون من اللائق أن يكون هو في (الجسد) البشري. لأنه يجب أن يفكروا بطريقة واحدة عن الكل والجزء معًا. لأن الإنسان أيضًا \_

ا انظر فصل ١/١٧ انظر أيضنًا ضد الوثنيين فصل٤:٥ حيث يذكر القديس أثناسيوس أن النفس

" كلمة الله " يعمل في كل الأشياء التي بالكون " فيعطيها نورًا وحياة ويحركها ويرتبها بإيماءة منه

لأن الكون أيضنًا هو جسم.

٧\_ فإن كان قد لاق به أن يرتبط بالكون وأن يُعرف في الكون كله، فإنه يليق به أيضًا أن يظهر في جسد بشري، وأن ينير هذا الجسد ويعمل به. لأن البشرية هي جزء من الكل (الكون كله) كغيرها من الأجزاء. فلو كان أمرًا غير لائق أن يتخذ الجزء كأداة يعربف بها لاهوته للبشر، لكان أمرًا غير معقول بالمرة أن يُعرف بواسطة كل الكون.

" في استطاعتها تحريك الجسد ".

جاعلاً الكون واحدًا " انظر ضد الوثنيين ٤٤/٢.

<sup>&#</sup>x27; استخدام القديس أثناسيوس للتعبير " أمر غير لائق " هو بقصد فلقد أثبت بعدة طرق أن تدبير التجسد لم يكن " أمر غير لائق " انظر فصل " وهكذا فإنه يبرهن هنا على أنه لم يكن " أمر غير لائق " أيضنا أن يتخذ الكلمة جسدًا بشريًا.

<sup>&</sup>quot; سبق للقديس أثناسيوس استخدام هذا التعبير ليصف به جسد المسيح. انظر فصل ۸ هامش رقم (۸) ص ۲۱، وكان قد أشار من قبل إلى أن السيد المسيح قد استخدم جسده ليعرف به لاهوته للبشر. انظر فصول ۲۱/۷، ۲۶/۰.

تجسد الكلمة

<sup>&</sup>quot; انظر فصل 1/11 أما الفلاسفة فيدعون أن الخليقة قد و جدت لكنها لم تخلق من العدم. انظر فصل ٣/٢\_٤.

كما سبق أن قلت \_ هو جزء من الكل'.

على الإطلاق أن يحل الكلمة في الدي النبية على الإطلاق أن يحل الكلمة في (الجسد) البشري في الوقت الذي تستمد منه كل المخلوقات نورها وحركتها وحياتها، كما يقول أحد شعرائهم "اننا به نحيا ونتحرك ونوجد" ".

و \_ إذن فأي شيء فيما نقوله يستدعي الاستهزاء إن كان الكلمة قد استخدم هذا الجسد الذي سكن فيه كأداة ليُظهر فيه نفسه? لأنه لو لم يكن كائنًا في الجسد لما استطاع أن يستخدمه. ولكن إن كنا قد قبلنا سابقًا أنه موجود في الكون كله وفي الأجزاء فما هو الذي لا يمكن تصديقه عندما يُظهر ذاته في ذلك الجسد الذي هو كائن فيه؟

7 — لأنه بقدرته الذاتية هو موجود في الكل وفي الجزء ويضبط كل الأشياء بغير حدود. حتى أنه لو أراد أن يُعلن ذاته ويُعلن أباه بواسطة الشمس أو القمر أو السماء أو الأرض أو المياه أو النار لما تجاسر أحد بقول إن ما يفعله الكلمة هو في غير محله، إذ هو يمسك بكل الأشياء معًا في وقت واحد وهو في الحقيقة ليس موجودًا في الكل فقط بل كائن أيضًا في الجزء الذي نتحدث عنه، أي الجسد، وبطريقة غير منظورة يُظهر فيه ذاته. وبنفس الطريقة لا يمكن أن يكون أمرًا غير معقول — إن كان الكلمة ذاته. وبنفس الطريقة لا يمكن أن يكون أمرًا غير معقول — إن كان الكلمة

وهو الذي يضبط كل الأشياء ويعطيها الحياة وأراد أن يجعل نفسه معروفًا للبشر - قد استخدم جسدًا بشريًا كأداة له يُظهر فيه الحق ويعلن الآب، لأن البشرية أيضًا هي جزء حقيقي من الكل.

٧ – وكما أن العقل موجود في الإنسان بكلّيته ومع ذلك يُعبر عنه جزء واحد من الجسم وأعني اللسان، دون أن يقلل أحد من جوهر العقل بسبب ذلك ؛ هكذا فإن كان الكلمة، وهوالكائن في كل الأشياء، قد استخدم الجسد البشري كأداة فإن ذلك لا يمكن أن يكون أمرًا غير لائق. لأنه كما قلت سابقًا ، لو كان أمرًا غير لائق أن يتخذ الجسد كأداة فإنه يكون أمرًا غير لائق به أيضًا أن يكون في الكل.

<sup>&#</sup>x27; هذه الفقرة هي إيضاح أكثر للفقرة الأخيرة من الفصل السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يقصد الشاعر اليونانى ابيمينسياس الذي عاش في القرن السادس قبل الميلاد والذي استشهد بقوله هذا بولس الرسول عندما خاطب اليونانيين في آريوس باغوس. انظر: أع٢٨:١٧٠. وفي رسالته عن مجمعى أرمينيو وسيلفكيا فصل ٣٩ يقتبس القديس أثناسيوس النصف الآخر لهذه الآية " لأننا جميعًا ذريته " ليؤكد بذلك امكانية استخدام عبارات من خارج الكتاب المقدس شريطة أن تعبر في استخدامها عن الإيمان الصحيح.

<sup>&</sup>quot; انظر أع٢١:١٧. عن أن الكلمة يعطى حياة لكل الأشياء. انظر المقالة الثالثة ضد الآريوسيين. فقرة ١. ضد الوثنيين فصل ٤١.

أ في موضع آخر يوضح القديس أثناسيوس العلاقة بين ما يفكر فيه الإنسان بعقله وما يتكلم به بلسانه وذلك في مجال المقارنة بين كلمة البشر، وكلمة الله والرد على من اعتقدوا بأن الابن كلمة الله هو مثل البشر، انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٣٥.

<sup>&#</sup>x27; بقصد الجملة الختامية في الفصل السابق. حيث تكلم عن أنه ليس بالأمر غير اللائق أن يوجد الكلمة في الجزء حيث أنه يوجد في الكل. وبالجملة الختامية لهذا الفصل فإنه يؤكد على هذه الحقيقة بأنه ليس هو بالأمر غير اللائق أن يُتخذ الجسد كأداة وهو جزء من كل البشرية طالما أن الكلمة هو أيضًا في الكون كله. وجدير بالذكر أنه في الفصول ١٤-٥٤ يرد القديس أثناسيوس على اليونانيين بقوله أن التجسد هو أمر لا ينتقص من ألوهة الكلمة المتجسد، لأن كلمة الله إذ هو خالق الكون ومديره فهو كائن في الكون كله يحفظه ويسيره، وبالتالى فليس بالأمر غير اللائق بالله أن يظهر في جزء من هذا الكون أى في جسد بشرى مستخدمًا إياه كأداة لخلاص البشرية. وفي المقالات ضد الآريوسيين حيث نراهم قد أساءوا فهم وتقسير بعض آيات الكتاب المقدس التي تشير إلى الابن في الجسد، وبالتالى اعتقدوا أن الابن هو جزء من الخليقة منكرين بذلك ألوهيته وعمله الخلاصي، نجد في هذه المقالات أن القديس أثناسيوس يرد على هذه الهرطقة بقوله " ليس في وسع جزء من الخليقة أن يكون خلاصاً للخليقة " انظر المقالة الثانية ٢٦- إذن فقد كان دفاع القديس أثناسيوس في "تجسد أن يكون خلاصاً للخليقة " انظر المقالة الثانية ٢٥- إذن فقد كان دفاع القديس أثناسيوس في "تجسد الكلمة" عن أن التجسد هو عمل لائق بالله ولا ينتقص من ألوهيته بينما كان دفاعه في مقالات "ضد الآريوسيين" لإثبات أن الابن المتجسد ليس ضمن المخلوقات وأن كل ما ورد في هذه الآبات بخص الآبن في الجسد و لا يخص ألوهيته.

تجسد الكلمة

يحتاجونه مما يجعل ظهور الله عديم النفع بالنسبة لهم.

" — ومن بين كل الخلائق لم يبتعد مخلوق منها عن الله سوى الإنسان وحده. فلا الشمس ولا القمر ولا السماء ولا الكواكب ولا الماء ولا الهواء انحرفت عن نظامها ، بل إذ عرفت خالقها وربها الكلمة فإنها باقية كما خُلقت. أما البشر وحدهم فإذ قد رفضوا الصلاح، فإنهم اخترعوا لأنفسهم أشكالاً من لا شيء بدلاً من الحق ، ونسبوا الكرامة الواجبة لله ومعرفته للشياطين ومنحوتات البشر ".

٤ \_ ولذلك، إذ لم يكن لائقًا بصلاح الله أن يهمل أمرًا خطيرًا كهذائ، ولأن البشر كانوا لا يزالون عاجزين عن أن يعرفوه أنه هو ضابط الكل ومدّبر الكل، لذلك اتخذ لنفسه جزءًا من الكل كأداة، أي " الجسد البشري " واتحد به لكي لا يعجز البشر عن إدراكه في الجزء بعد أن عجزوا عن إدراكه في الكل. لكي بعدما عجزوا عن أن يدركو قوته غير المنظورة لا إدراكه في الكل. لكي بعدما عجزوا عن أن يدركو قوته غير المنظورة الدراكه في الكل. لكي بعدما عجزوا عن أن يدركو قوته غير المنظورة الله المنظورة المنظورة المنظورة المنظورة المنظورة المنظورة المنظورة الله المنظورة المنظورة المنظورة المنظورة المنظورة المنظورة المنظورة المنظورة المنظورة المنطورة المنظورة المنظورة المنظورة المنظورة المنظورة المنظورة المنطورة المنظورة المنطورة المنظورة المنطورة المنطور

#### تجسد الكلمة

#### الفصل الثالث والأربعون

جاء في شكل بشرى وليس في شكل أسمى لأنه: (١) جاء ليخلّص لا ليبهر الأنظار (٢) لأن الإنسان وحده هو الذى أخطأ دون سائر المخلوقات. وبما أن البشر لم يريدوا أن يروا أعماله في الكون فقد جاء وعمل بينهم كإنسان في الدائرة التى حصروا أنفسهم فيها.

ا \_ والآن إذا سألوا قائلين: لماذا لم يظهر عن طريق أجزاء أخرى من الخليقة أكثر سموًا، وأن يستخدم أداة أشرف كالشمس أو القمر أو النجوم أو الكواكب أو النار أو الهواء بدلاً من الإنسان وحده؟ فدعهم يعرفوا أن الرب لم يأت لكي يتظاهر أو يستعرض نفسه، بل جاء لكي يشفي ويعلم أولئك الذين هم تحت الآلام.

٢ ـ فطريقة الذي يريد أن يتظاهر هي مجرد أن يظهر ويبهر عيون الناظرين، أما الذي يأتي ليُشفي ويعلم فطريقته هي ألا يكتفي بمجرد حلوله بيننا بل أن يقدم ذاته لمساعدة من هم في احتياج، وأن يظهر لهم بالقدر الذي يحتمله أولئك الذين هم في حاجة إليه، لئلا إذا زاد (ظهوره) عن القدر الذي يحتاجه المتألمون "فقد يسبب هذا اضطرابًا لنفس الأشخاص الذين

مستمد من نبوءة الشعياء ٥:٥٣ وبجراحاته شفينا " انظر فصل ٢/٣٤ وأيضًا من مز ٢٠:١٠٧ " أرسل كلمته فشفاهم " انظر فصل ٤٠/٥.

عن خضوع كل العناصر للخالق، انظر ضد الوثنيين ١/٣٧. وفي وقت لاحق عندما حارب القديس أثناسيوس الفكر الآريوسي شدّ على أن خضوع كل هذه العناصر لله لا تفرض أن هناك وحدة في الجوهر بينها وبين الله مثل وحدة الجوهر التي بين الآب والابن. فعلاقة الآب بالابن ليست مثل علاقة الخليقة بخالقها. انظر المقالة الثالثة ضد الآريوسيين. فقرة ١٠.

انظر فصل ٤/٤.

<sup>&</sup>quot; فصل ١ / ٤ وأيضنًا ضد الوثنيين فصل ٢/٩.

انظر فصل ٦/٤\_٩.

<sup>&</sup>quot; "الجسد البشرى" ليس هو فقط جزءًا من الكل بل فيه أيضًا نفس بشرية. والقديس أثناسيوس يستعمل هنا تعبير "الجسد البشرى" ليعبر به عن الطبيعة البشرية الكاملة (جسدًا ونفسًا).

انظر فصل ١١/٨.

انظر فصل ۱۲.

ا في مقالته ضد الوثنيين: ٢٧ يرد القديس أثناسيوس على الأفكار القائلة بأن النجوم ومثل هذه الأشياء أفضل من الإنسان، الأمر الذي جعل من يؤمن بهذه الأفكار يعبد هذه الأشياء.

<sup>&</sup>quot;عن أن المعلم الصالح لا يتعالى على تلاميذه بل يتباسط معهم من أجل منفعتهم. انظر فصل ١/١.

" في موضع آخر يعطى القديس أثناسيوس مثالاً بما يفعله الطبيب لمساعدة المرضى فيقول " لأنه في مرات كثيرة يضع الطبيب أدوية على الجروح حسب ما يرى هو أنها نافعة ومفيدة للمرض، رغم أن الكثيرين يظنون أنها غير مناسبة، والطبيب يهدف دائمًا إلى شفاء مرضاه " انظر رسالة عن ديونيسيوس الاسكندرى: ٦. ثم نلاحظ أن الحديث عن " الشفاء " الذي تممه كلمة الله بتجسده

يمكنهم بالحرى أن يدركوه ويتأملوا فيه عن طريق ما هو مشابه لهم.

و لكونهم بشرًا فإنهم يستطيعون بواسطة الجسد المماثل لهم الذي اتخذه الكلمة، وبالأعمال الإلهية التي يعملها بواسطة هذا الجسد، أن يعرفوا أباه مباشرة وبأكثر سرعة ، إذ يدركون بالمقارنة أن هذه الأعمال ليست أعمالاً بشرية بل هي أعمال الله التي عملها الكلمة بالجسد .

7 \_ ولو كان من غير اللائق \_ كما يقولون \_ أن يُعرف الكلمة بواسطة أعمال الجسد لكان من غير اللائق أيضًا أن يُعرف بواسطة أعمال الخليقة كلها أ. لأنه كما أنه كائن في الخليقة ومع ذلك لا يشترك في طبيعتها بأى حال، بل بالحرى فإن كل المخلوقات قبلت قوة منه، هكذا أيضًا عندما اتخذ الجسد كأداة له فإنه لم يشترك في خواص الجسد بل بالحرى فإنه قدّس الجسد.

٧ \_ لأنه حتى أفلاطون الذائع الصيت بين اليونانيين يقول إن مُنشئ الكون إذ رأى الكون مضطربًا وفي خطر أن ينحدر إلى حالة الاضمحلال فإنه جلس على دفة حياة الكون لينقذ الكون ويصحح مساره لا. فأى شيء إذًا

لا يصدق عندما نقول إن البشرية عندما أخطأت فإن الكلمة نزل إليها وظهر كإنسان لكى يخلصها من الإضطرابات بقيادته وصلاحه الذاتي؟

أخرى ويعود إلى العدم لهذا فإنه خلق كل الأشياء بكلمته الأزلى وأعطى الخليقة وجودًا وكيانًا وعلاوة على ذلك لم يرد أن يطرح به في عاصفة في اتجاه طبيعته لئلا يتلاشى من الوجود مرة أخرى ".

لم ينشغل القديس أثناسيوس مباشرة بقضية لماذا تجسد الله الكلمة في ذاك الوقت بالتحديد وليس قبل أو بعد ذلك، هنا يشير فقط إلى أن هذا حدث عندما " أخطأت البشرية " وفي موضع آخر وفي سياق الرد على الأريوسيين يشير إلى هذا الأمر بطريقة غير مباشرة فيقول " وكما أنه كان قادرًا منذ البدء أن يرسل كلمته في أيام آدم أو في أيام نوح أو في أيام موسى لكنه لم يرسله إلا في آخر الدهور لأنه رأى أن هذا نافع لكل الخليقة " انظر المقالة الأولى ضد الآريوسيين. فقرة ٢٩.

أفي فصل 13 من مقالته "ضد الوثنيين "شد القديس أثناسيوس على أن الطبيعة قد خلقت بكلمة الله وهو الذي يحفظها ويدبرها كى لا تتلاشى، وهنا في فصل ٤٣ يشدد على أن كلمة الله المتجسد هو الذي أنقذ الكون وصحح مساره. وما أراد القديس أثناسيوس أن يوضحه بهذا هو أنه ليس فقط أن حضور الكلمة في الخليقة وأيضنا في جسد بشرى هو أمر ممكن ولائق بل أن الخالق هو أيضنا المخلص، والجدير بالملاحظة أن هذا الفكر هو أحد المحاور الرئيسية في مقالته هذه عن تجسد الكلمة.

تجسد ال

ا انظر فصول ١٥،١٤.

انظر فصل ١٢.

انظر فصل١٥.

أ هذا يكرر القديس أثناسيوس ما سبق أن اشار إليه في الفصل السابق مع التركيز على أن الكلمة يعرف بواسطة أعمال الجسد.

<sup>&</sup>quot; انظر الفصول ١٧،٦١.

انظر فصل ٢/٣.

لا انظر أفلاطون d,e انظر أفلاطون Πολιτικός 273 d,e في كتابه "ضد الوثنيين "فصل ٤١/ يستخدم القديس أثناسيوس هذا النص بتصرف فيقول عن الله أنه .. إذ رأى أن كل الطبيعة التي خُلقت زائلة وعُرضة للانحلال وفق نواميسها، ولكى لا تنتهى إلى هذا المصير، ولكى لا يتحطم الكون مرة

ا وردت هذه الكلمات " قيادته، وصلاحه " في النص المشار إليه من ضد الوثنيين: ١٤٠.

وإن كان الله قد خلق الإنسان بكلمة فلماذا لا يخلَّصه بكلمة؟ ولكن: (١) الخلقة من العدم تختلف عن إصلاح ما هو موجود فعلا (٢) والإنسان كان موجودًا وله حاجة معينة ويتطلب علاجًا معينًا. ولقد تأصل الموت في طبيعة الإنسان. فكان لابد للحياة أن تلتصق بالجسد وتصير فيه. لذلك تجسد الكلمة لكى يلتقي بالموت ويقهره في الجسد. تشبيه بالقش والاسبستوس.

١ - وربما بسبب الخجل يوافقون على هذا ، ولكنهم يريدون أن يقولوا إن الله لو أراد أن يردّ البشرية ويخلّصها كان يمكنه أن يفعل هذا بنطق عال وبدون أن يتخذ كلمته جسدًا، أي بنفس الطريقة التي أوجد بها البشرية من العدم في البدء".

٢ ـ ونجيب على اعتراضهم هذا بجواب معقول قائلين إنه في البدء لم يكن شيء موجودًا بالمرة. فكل ما كان مطلوبًا هو مجرد "نطق" مع إرادة (إلهية) لإتمام الخلق . ولكن بعد أن خلق الإنسان (وصار موجودًا) واستدعت الضرورة علاج ما هو موجود، وليس ما هو غير موجود،

الفصل الرابع والأربعون

عندئذ كان من الطبيعي أن يظهر الطبيب والمخلص فيما هو موجود لكى يشفى الخلائق الموجودة. لهذا السبب قد صار إنسانا واستخدم جسده أداة

٣ \_ لأنه لو لم تكن هذه هي الطريقة الصحيحة فكيف كان ممكنا للكلمة، الذي اختار أن يستخدم أداه "بشرية"، أن يظهر؟ أو من أين كان سيأخذ " هذه الأداة " إلا من أولئك الموجودين فعلاً، والذين هم في حاجة (أن يأتي) بلاهوته في واحد مشابه لهم؟ لأن الأشياء غير الموجودة لم تكن هي المحتاجة للخلاص (بالتجسد) بل كان يكفيها مجرد كلمة أو صدور أمر، ولكنه الإنسان (المخلوق) الذي كان موجودًا فعلا وكان منحدرًا إلى الفساد والهلاك هو الذي كان محتاجًا أن يأتي الكلمة ويستخدم أداة بشرية، ويعلن نفسه في كل مكان ، وكان هذا أمرًا طبيعيًا وصائبًا.

٤ \_ ثم ينبغي أن يُعرف هذا أيضًا، أن الفساد الذي جرى لم يكن خارج الجسد، بل كان ملتصقًا به°، وكان الأمر يحتاج إلى أن تلتصق به الحياة بدلا من الفساد حتى كما صار الموت في الجسد تصير الحياة في داخل الجسد أيضيًا.

٥ \_ والآن لو أن الموت كان خارج الجسد لكان من الملائم أيضاً أن تصير الحياة خارج الجسد أيضًا. ولكن ما دام الموت قد صار داخل نسيج الجسد وبوجوده في كيانه صار سائدًا عليه لذلك كان من اللازم أن تصير

ا يقصد خجل اليونانيين من أنفسهم إذ أنهم يتعبدون للأحجار والأخشاب. انظر فصل ١/٤١.

<sup>&#</sup>x27; يشير إلى البراهين التي أوردها في الفصول ١٤-٣٤.

سبق أن حاجج كليسوس المسيحيين بهذا القول. انظر أوريجانوس في رده على كليسوس٤/٣. وفي موضع آخر يكرر القديس أثناسيوس هذا القول والذي جاء هذه المرة على لسان الآريوسيين. انظر المقالة الثانية ضد الآريوسيين. فقرة ٦٨.

فيكرر هذا القديس أثناسيويس تعليمه بأن إتمام الخلق كان عن طريق إرادة الله الصالحة، انظر فصلى ١١،٣. وتجدر الإشارة إلى أن هذا التعليم ورد بكثرة من قبل في كتابات القديس ايريناؤس ويمثل محورًا رئيسيًا في كتاباته اللاهوتية. انظر ضد الهرطقات ١/١/٢ ، ١/١/٤، ٢/٢/١\_٣، 7/11/10 01/40 3/4/70 3/01/10 0/11/70 3/0/1/70

<sup>°</sup> انظر فصل ٢٤ هامش رقم (٣) ص ١٢٤.

انظر فصل ٨ هامش (٧) ص ٢١، وأيضنا فصل١٠.

حيث إن الكلمة هو بلا جسد. انظر فصل ١:١٠

انظر الفصلين ٨،٦.

الكلمة رغم تجسده إلا أنه لم يكن محصورًا في الجسد، انظر فصل ١٧.

<sup>°</sup> انظر الفصلين ٧،٥.

للاحتراق.

٨ \_ وبنفس الطريقة نستطيع أن نقول عن الجسد والموت. إنه لو كان الموت قد أُبعد عن الجسد بمجرد إصدار أمر من الكلمة لبقى رغم ذلك قابلاً للموت والفساد بحسب طبيعة الأجساد في لا يكون الأمر كذلك فإن كلمة الله الذي بدون جسد قد لبس الجسد لكى لا يعود الموت والفساد يرهب الجسد لأنه قد لبس الحياة كثوب وهكذا أبيد منه الفساد الذي كان فيه أ.

الحياة داخل نسيج الجسد أيضًا حتى إذا لبس الجسد الحياة بدل الموت فإنه يطرح عنه الفساد أ. وإضافة إلى ذلك فلو افترضنا أن الكلمة قد جاء خارج الجسد وليس فيه، لكان الموت قد هُزم منه (من الكلمة) بحسب قانون الطبيعة، إذ إن الموت ليس له سلطان على الحياة. ولكن رغم ذلك، كان الفساد سيظل باقيًا في الجسد.

آ - لهذا السبب كان من الصواب أن يلبس المخلّص جسدًا لكي إذا اتحد الجسد " بالحياة " لا يعود يبقى في الموت كمائت بل إذ قد لبس عدم الموت فإنه يقوم ثانية ويظل غير مائت فيما بعد. ولأنه كان قد لبس الفساد فإنه لم يكن ممكنًا أن يقوم ثانية ما لم يلبس الحياة. وكما أن الموت بحسب طبيعته لم يكن ممكنًا أن يظهر إلا في الجسد لذلك لبس الكلمة جسدًا لكى يلقي الموت في الجسد ويبيده. لأنه كيف كان مستطاعًا البرهنة على أن يلقي الموت في الجسد ويبيده. لأنه كيف كان مستطاعًا البرهنة على أن الرب هو " الحياة " ما لم يكن قد أحيا ما كان مائتًا؟

٧ – وكما أنه من الطبيعي أن القش تفنيه النار، فإذا افترضنا أن إنسانًا أبعد النار عن القش فرغم أنه لم يحترق يظل مجرد قش قابل للاحتراق بالنار لأن النار لها خاصية إحراقه بطبيعتها. أما لو حدث أن إنسانًا غلّف القش بمادة الأسبستوس التي يقال عنها أنها لا تتأثر بالنار فإن القش لا يتعرض لإحراق النار فيما بعد إذ قد تحصن بإحاطته بمادة غير قابلة يتعرض لإحراق النار فيما بعد إذ قد تحصن بإحاطته بمادة غير قابلة

<sup>&#</sup>x27; طبيعة الأجساد قابلة للموت حيث إنها مخلوقة. انظر فصل ٣/٤.

انظر فصل ١/٨.

<sup>&</sup>quot; انظر القديس أثناسيوس: الرسالة إلى أدلفيوس فصل ٧.

أ انظر المقالة الثانية ضد الآريوسيين. فقرة ٦٨ حيث يوضح القديس أثناسيوس نفس هذا التعليم بأسلوب مشابه، وذلك في سياق رده على الآريوسيين الذين ينكرون ألوهية الكلمة المتجسد.

النظر الفصول ٩، ٢٠، ٢٦ والملاحظ أن تعبير "لبس الجسد الحياة" مأخوذ من رسالة بولس الرسول إلى أهل كورنثوس الأولى٥٣:١٥ " لبس هذا المائت عدم الموت ".

أى بانفصال النفس عن الجسد كما يذكر القديس أثناسيوس في "ضد الوثنيين ٣/٤ ". ونتيجة لهذا الانفصال فإن الجسد هو الذي يموت لا النفس انظر ضد الوثنيين ٢/٣٣.

<sup>&</sup>quot; انظر فصل ٢/٢٨ حيث يذكر خواص مادة الاسبستوس.

أ عن تشبيه الجسد بالقش انظر فصل ٨.

الفصل الخامس والأربعين

ومرة أخرى نقرر أن كل جزء من الخليقة يعلن مجد الله. فالطبيعة وهى تشهد لخالقها تقدم شهادة ثانية (بالمعجزات) للإله المتجسد. وإذ إنحرفت شهادة الطبيعة بسبب خطية الإسان فقد أجبرت على الرجوع إلى الحق بقوة أعمال المسيح. وإن لم تكف هذه البراهين فليتأمل اليونانيون في الوقائع والحقائق الثابتة.

ا \_ إذن كان من الضرورى أن يتخذ كلمة الله جسدًا ويستخدم أداة بشرية لكى يُحيي الجسد أيضًا، وكما أنه معروف فى الخليقة بواسطة أعماله فيجب أن يُعرف بعمله فى الإنسان أيضًا، وأن يُظهر نفسه فى كل مكان، وبذلك لا يترك أيًا من المخلوقات مقفرًا من ألوهيته ومعرفته أ.

٢ \_ فإنى أعود وأكرر ما قلته سابقًا إن المخلّص فعل ذلك حتى كما أنه يملأ كل الأشياء في كل مكان بحضوره هكذا أيضًا فإنه يملأ كل الأشياء من معرفته من معرفته كما يقول الكتاب المقدس أيضًا: " الأرض كلها المتلأت من معرفة الرب "٠.

" \_ لأنه إن نظر الإنسان إلى السماء فإنه سيرى تنظيمه لها". ولكن

في هذه الفقرة يلخص القديس أثناسيوس البراهين الفعلية لسبب ظهور الله الكلمة في الجسد، والتي

سبق أن عرضها بإسهاب في الفصول ٤١\_٥٥. وأيضنا يكرر السببين الرئيسيين للتجسد واللذين كانا

قد ذكرهما بالتفصيل في الفصول (٤\_١٠)، (١١\_٩١) وهما القضاء على الموت وعدم ترك البشر

· في فصل · ٢/٢ يبرر القديس أثناسيوس سبب تكراره لنفس الأقوال.

وهنا في هذا الفصل يكرر ما سبق أن أوضحه في الفصلين ١٦-١٦.

خاليين من معرفته.

أنظر فصل ٤٢.

انظر فصل ۱/۱۲.

° إش ٩:١١.٩.

إن كان لا يستطيع أن يرفع وجهه إلى فوق بل ينظر فقط بين الناس سيرى

من خلال أعمال الله قوته التي لا مجال لمقارنتها بقوة البشر وسيعرف أن

المسيح وحده بين البشر هو الله الكلمة (المتجسد) . وإذا ضل إنسان، وإذا

حول أحد نظره إلى الشياطين وكان يخاف منهم، فيمكنه أن يرى المسيح

يطرد الشياطين ويتيقن بهذا أن المسيح هو صاحب السلطان عليها". أو إذا

نزل الإنسان إلى عمق المياه وهو يتوهم أنها إله \_ كما كان المصريون

مثلاً يعبدون الماء أ \_ فإنه يمكن أن يرى طبيعة المياه تتغير بسلطانه

مرتعبًا منهم كآلهة فإنه يمكن أن يرى حقيقة قيامة المسيح ونصرته على

الموت، ويدرك بهذا أن المسيح هو وحده الرب والإله الحقيقي .

٤ \_ أما إذا نزل إنسان إلى الهاوية، ووقف أمام أبطال العبادة الوثنية

٥ - لأن الرب لمس كل أجزاء الخليقة وحررها من كل خداع كما

يقول بولس: " إذ جرّد الرياسات والسلاطين وأشهر هم جهارًا ظافرًا بهم في

(المسيح) ويعرف أن المسيح الرب هو خالق المياه.

ا انظر الفصول ۱۲، ۱/۱۵، ۱/۱۱.

انظر القصلين ١٥/٥، ٨٤.

انظر فصل ١٥/١٠.

أ انظر ضد الوثنيين ٢/٢٤.

<sup>°</sup> عن تغيير طبيعة الماء، انظر فصل ١/١٦ وبالطبع هذا الاشارة إلى عرس قانا الجليل حيث حول السيد المسيح الماء إلى خمر.

أنظر الفصلين ١٥/٦، ١٦/٦.

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> في فصل ٤٤ رد القديس أثناسيوس على اعتراض اليونانيين بأن كلمة الله لا يمكن أن يظهر في مادة مخلوقة أى جسد بشرى، وسبق أن أوضح في فصل ١٧ أن الكلمة لا يتدنس بحلوله في الجسد وهنا في هذا الفصل يوضح أن الرب "لمس "كل أجزاء الخليقة من أجل أن يحررها.

القديس أثناسيوس الرسولي

### الفصل السادس والأربعون

افتضاح العبادة الوثنية، واستشارة الأوثان، والأساطير الخرافية، والأعمال الشيطانية، والسحر، والفلسفة الوثنية، منذ وقت التجسد. وبينما نرى العبادات القديمة محصورة في أماكنها المحلية ومستقلة بعضها عن بعض، نرى عبادة المسيح جامعة وعلى نسق واحد.

١ \_ فمتى بدأ الناس يهجرون عبادة الأوثان إلا عندما أتى كلمة الله الحقيقي البين البشر؟ أو متى بطلت استشارة الأوثان اليونانيين وفي كل مكان وصارت بلا معنى إلا عندما أظهر المخلص نفسه على الأرض؟ ٢ \_ أو متى ظهر أن أولئك الذين دعاهم الشعراء آلهة وأبطالاً وهم ليسوا في الحقيقة إلا مجرد بشر مائتين إلا حينما أكمل الرب نصرته على الموت وحفظ الجسد الذي اتخذه غير فاسد، ولذلك أقامه من بين الأموات؟

٣ \_ متى صارت خداعات الشياطين وجنونهم محتقرة الا عندما

انطونيوس وأنهم طلبوا منه " حججًا " بالكلام المقنع. أما هو فقد قدّم براهينًا بوقائع وأحداث تثبت ايمانه بالمسيح وقوته. (انظر حياة أنطونيوس فصل ٧٩).

تجسد الكلمة

الصليب"، لكى لا ينخدع أي إنسان فيما بعد بل يجد كلمة الله الحق في

٦ - وهكذا إذ يكون الإنسان مُحاصرًا " من كل ناحية (بأعمال الخليقة) وإذ يرى ألوهية الكلمة مُعلنة في كل مكان \_ في السماء وفي الهاوية وفي الناس وعلى الأرض - فإنه لا يبقى مُعرّضًا للانخداع بأى فكر مُضل عن الله بل يَعبُد المسيح وحده وبه يأتي مباشرة ليعرف الآب.

٧ - وعلى أساس هذه البراهين المعقولة أفإن اليونانيون بدورهم سيخزون. أما إن اعتبروا هذه البراهين غير كافية لتخجيلهم فدعهم يتأكدون من صدق كلامنا بما سنقدمه (الآن) من حقائق ظاهرة أمام أنظار الجميع .

<sup>&#</sup>x27; في فصل ٢/١١ يوضح القديس أثناسيوس أن البشر بسبب تركهم الله كلية أظلَّمت أنفسهم واخترعوا لهم ألهة مزيفة وعبدوها. وعندما أتى كلمة الله الحقيقي أنهى كل هذه العبادات.

الستشارة الأوثان (العرافة) بالطبع هي ضمن عبادات الأوثان. انظر فصل ١١/٦ ولقد كانت هذه العرافة منتشرة في كل مكان انظر فصل١/٤٧.

اً بواسطة قيامة المسيح اتضح أن الآلهة الوثنية كاذبة (انظر فصل٦/٥)، وأنهم بشر يفنون (انظر فصل ۲۱/۲).

أ انظر فصل ١٤٤/٣.

ا انظر کو ۲:۰۱.

ا ما يذكره القديس أثناسيوس هنا عن تحرر كل أجزاء الخليقة من كل خداع يماثل ما سبق أن ذكره في فصل٤٦/٣. ومن بين كل هذه الخلائق لم يضل سوى الإنسان ولهذا كان من الضروري أن يظهر الكلمة في جسد بشرى.

<sup>&</sup>quot; الكلمة بسبب تجسده لم يكن "محصورًا في الجسد" كما توهم البعض انظر فصل١/١٠. بل الإنسان هو الذي أصبح \_ بسبب تجسد الكلمة \_ محاصرًا بأعمال الكلمة في الخليقة انظر فصل ١٦/١٦. أ يقصد البراهين التي بدء في شرحها في فصل ٢/٤١.

و سبق أن أشار القديس أثناسيوس إلى أنه يجب على اليونانيين أن يخجلوا من أنفسهم بسبب عبادتهم للأخشاب والأصنام انظر فصل ١٤/١وفي فصل ١/٤٤ يذكر أنهم ربما بسبب خجلهم قد قبلوا البراهين التي أوضحها لهم. غير أنهم مع هذا يظنون أن هذه البراهين غير كافية (في رده على اليهود يشير ق. أثناسيوس إلى أنهم هم أيضنا ظنوا أن الأدلة المعطاة لهم غير كافية فصل١/٣٨).

<sup>&</sup>quot; لإيضاح الفرق بين استخدام البراهين المعقولة والبراهين والأدلة من خلال الحقائق الظاهرة في سياق الحديث عن الأمور الإيمانية مثل القيامة انظر فصل ٢٠/١حيث يذكر القديس أثناسيوس أن القيامة " يمكن اثباتها بالوقائع بوضوح أكثر من اثباتها بالحجج والمناقشات ". وفي كتابه عن " حياة أنطونيوس "، يذكر القديس أثناسيوس ما حدث أثناء مقابلة بعض الفلاسفة اليونانيين للقديس

تنازل قوة الله \_ الكلمة \_ الذي هو سيد الكل وسيدها أيضًا ، تنازل من أجل ضعف البشر وظهر على الأرض ؟ أو متى بدأت حرفة السحر وتعليمه تُداس بالأقدام إلا بعد أن صار الظهور الإلهى للكلمة بين البشر؟ "

٤ ـ وباختصار ، متى صارت حكمة اليونانيين جهالة الأحينما أظهر حكمة الله الحقيقى نفسه على الأرض؟ ففي القديم ضلّ العالم كله منقادًا فى كل مكان لعبادة الأوثان، وكان البشر يعتقدون أن الأوثان وحدها هى الآلهة، أما الآن فإننا نجد البشر فى كل مكان يهجرون خرافة الأوثان ويأتون للمسيح، وإذ يعبدونه إلهًا لهم فإنهم بواسطته يعرفون الآب أيضًا الذى كانوا يجهلونه.

٥ \_ والأمر المدهش أنه بينما تنوّعت المعبودات وتعدّدت \_ إذ كان لكل مكان صنمه الخاص، والذي كان يُعتبر إلهًا بينهم، لم يكن لهذا الصنم سلطان على المكان المجاور ليقنع الشعوب المجاورة بعبادته، بل كان بالكاد يُعبد بين شعبه فقط، إذ لم يكن أحد يعبد إله جاره قط، بل بالعكس كان كل واحد مرتبطًا بوثته الخاص ومعتقدًا أنه سيد الكل، فإننا نرى المسيح وحده هو الذي يُعبد بين كل الشعوب إلهًا واحدًا للجميع في كل مكان. وما لم تستطع الأوثان الضعيفة أن تفعله، أي إقناع الذين يعيشون في مناطقهم تستطع الأوثان الضعيفة أن تفعله، أي إقناع الذين يعيشون في مناطقهم

بعبادتها \_ فعله المسيح إذ أقنع ليس فقط من يعيشون بالقرب منه بل أقنع

كل المسكونة ليعبدوه ربًا واحدًا فقط، وبه يعبدون الله أباه .

تجسد الكلمة

ا عن سيادة المسيح على الأرواح النجسة والأوثان انظر فصل ٣٢/٤.

القد تنازل الرب من أجل ضعف البشر انظر فصل ١/٨.

<sup>&</sup>quot; عن انتصار المسيح على أعمال السحر انظر فصل ٤٨.

انظر ١كو ١٨:١هـ ٢٤ راجع فصل ١/١٥ حيث يستخدم القديس أثناسيوس نفس الشاهد.

<sup>°</sup> يجرى القديس أثناسيوس مقارنة بين ما كان يحدث "في القديم" وما يجرى "الآن"، وسبق أن تحدث عن هذا في فصل 1/٢١.

في هذه الفقرة يلخص القديس أثناسيوس ما سبق أن ذكره بالتفصيل في مقالته ضد الوثنيين: ٢٣. ويقابل كل ما كان يحدث بما فعله السيد المسيح حينما ظهر في الجسد إذ أقنع كل المسكونة ليعبدوه وحده فهو القادر أن يعلم العالم كله عن الآب (انظر فصل ٢/١٤). ومع أنه ولد في اليهودية إلا أنه صار يعبد في كل مكان (انظر فصل ٢/١٥).

## الفصل السابع والأربعون

القضاء بعلامة الصليب على العرافات المتعددة والأشباح التي يتوهمون ظهورها في أماكن عبادتهم النح. البرهان على أن الآلهة القديمة ما هي إلا مجرد بشر. افتضاح السحر. وبينما لم تستطع الفلسفة أن تقنع بالخلود والصلاح سوى جماعة محدودة محلية، فإن بعضًا من البشر ذوي الكفاءة المحدودة استطاعوا أن يقنعوا

١ \_ وبينما في القديم امتلاً كل مكان بخداع التنجيم وما اشتهرت به دلفى ودودنا وبوتيا وليكيا وليبيا ومصر، وما كان يُعجب به الناس من أعمال العرافة في كابرى وبيثيا، فإنه قد بطل الآن هذا الجنون، منذ أن بدأ التبشير بالمسيح في كل مكان، ولم يعد أحد من بين البشر يُنجِّم بعد '.

٢ \_ وبينما أضلت الشياطين عقول البشر قديمًا باستخدامها الينابيع والأنهار والأشجار والحجارة "، وهكذا أثرت على بسطاء الناس بغواياتها فإن خداعاتها بطلت الآن بعد الظهور الإلهى للكلمة، لأنه حتى الإنسان العادى يستطيع بعلامة الصليب فقط أن يفضح ضلالاتها .

الجماهير العديدة في كل الكنانس بمبدأ الحياة التي تفوق الطبيعة.

أحدًا يحتاج أن نقدم له براهين من جانبنا . ذلك لأن الأعجوبة واضحة أمام أعين الكل. فبينما عجز حكماء اليونانيين عن أن يقنعوا ولو نفرًا قليلاً بواسطة كتاباتهم الكثيرة عن حقيقة الخلود والحياة بحسب الفضيلة ، فإن المسيح وحده بلغته العادية، وبأشخاص غير فصحاء في الكلام، قد أقنع

٥ \_ وأما عن الحكمة اليونانية وثرثرة الفلاسفة وضجيجهم فلا أظن أن

٣ \_ وبينما كان البشر في السابق يعتقدون في زفس وكرونوس

وأبوللو" والأبطال المذكورين في أشعارهم أنهم آلهة، وضلوا بعبادتهم لها"

فالآن بعد أن ظهر المخلص بين الناس فقد انكشف أمر أولئك، وظهر أنهم

٤ \_ أو ماذا نقول عن السحر الذي كان يُدهش البشر؟ فإنه قبل مجيء

الكلمة بيننا كان السحر له قوته وتأثيره بين المصريين والكلدانيين والهنود

وكان يثير الرهبة في كل من شاهده ، أما بعد مجيء الحق وظهور الكلمة

بشر مائتون، وعرف البشر أن المسيح وحده هو الإله الحقيقي كلمة الله.

فقد دُحض السحر تمامًا وأبطل كلية .

ا في هذا الفصل وما يليه يشرح القديس أثناسيوس ما تحدث عنه باختصار في الفصول السابقة ويوضح أن العرافة قد ابطلت بمجىء السيد المسيح، ويشير القديس أثناسيوس إلى نفس هذا الأمر في كتابه "حياة أنطونيوس" فصل ٣٢ حيث يشرح الفرق بين أن يتنبأ أحد بالحوادث وبين أن يتكهن

انظر ضد الوثنيين فصل ٢٤/٢٠.

<sup>&</sup>quot; انظر فصل ١١:٤. وفي كتابه حياة انطونيوس فصل ٢٣ يذكر القديس أثناسيوس أن الشياطين تحاول أن تضل المسيحيين و لا سيما الرهبان باتخاذها أشكالاً وصورًا أخرى غير المذكورة هنا.

<sup>\*</sup> يشرح القديس أثناسيوس بالتفصيل أوجه الغلبة بعلامة الصليب على ضلالات الشياطين. انظر الفصول ٤٨، ٥٠. انظر أيضنًا حياة أنطونيوس:٧٨.

هو الإله زحل.

هو الإله عطارد.

الله الجمال والرجولة والشعر والموسيقي عند قدماء اليونانيين.

أ في مقالته ضد الوثنيين فصل ٢/١٥ يذكر القديس أثناسيوس أن الشعراء والكتّاب لم يكتفوا بذكر أسماء هذه الآلهة بل سجلوا أعمالها الفاضحة وانحطاط حياتها الأمر الذي أضل وأفسد حياة كل من كان يعبدها من البشر. وكان قد سبق في الفصول ١٢،١١ من نفس المقال أن استعرض كل هذه

عندما يفكر الإنسان العاقل في الحياة الخالدة فإنه يتخلى بسهولة عن الأمور الزائلة. انظر ضد الوثنيين ١:٣٢.

السبب عدم استطاعة حكماء اليونانيين أن يقنعوا أحد بحياة الفضيلة هو أنهم هم أنفسهم كتبوا عن الفضائح الأخلاقية لآلهتهم وليس هذا فقط بل وكانوا يقلدونها. انظر ضد الوثنيين: الفصول ١٢،١١.

جماعات كثيرة من البشر أن يحتقروا الموت ويهتموا بالأمور التى لا تموت ولا تفنى، وأن يغضوا النظر عما هو زمنى، وأن يحولوا أنظارهم للأمور الأبدية ، وأن لا يفكروا فى المجد الأرضى، بل يجاهدوا فقط لأجل الأمور التى لا تفنى.

#### الفصل الثامن والأربعون

حقائق أخرى. عفة العذارى المسيحيات والنساك. الشهداء. قوة الصليب ضد الشياطين والسحر. المسيح أظهر بقوته أنه أعظم من البشر ومن الأرواح، وأعظم من السحرة، لأن هذه كلها تخضع لسلطانه كلية. إذا فهو كلمة الله.

١ \_ وما عرضناه ليس هو مجرد كلام بل هناك اختبارات فعلية تشهد بأنه حق.

٢ \_ فمن يُرد دعه يذهب ليرى برهان الفضيلة في عذارى المسيح والشبان الذين يعيشون حياة العفة المقدسة"، ويرى أيضًا في الجوقات الكثيرة من شهداء المسيح، اليقين والثقة في الخلود".

٣ \_ ومن يُرد أن يمتحن أقوالنا السابقة بطريقة عملية فدعه \_ فى وجود خداع الشياطين وضلالات المنجمين وأعاجيب السحر \_ يستعمل علامة الصليب التي يسخرون منها، وينطق فقط باسم المسيح ، فيرى كيف

تجسد الكلمة

ا يقصد ما تم عرضه في الفصلين السابقين.

وردت كلمة اختبار "Πεῖρα" في فصل ٣/٢٨ في سياق الحديث عن التجربة العملية للتأكد من المنه.

<sup>&</sup>quot; يعطى القديس أثناسيوس أهمية كبرى للعفة كفضيلة مسيحية، ويتضح ذلك من خلال نصوص بعضها منسوب إليه ومترجمة إلى اللغة السريانية والقبطية.

<sup>\*</sup> جوقات جمع جوقة. وفي مقالته ضد الوثنيين: ٢٤ يشبه القديس أثناسيوس التناغم الحادث بين المخلوقات والذي يشهد بألوهية الكلمة الخالق بتناغم الأصوات التي تصدر عن جوقة من المرتلين.

<sup>&</sup>quot; سبق أن أشار القديس أثناسيوس إلى أن حياة العفة التي يعيشها الشبان والعذارى واستعدادهم للاستشهاد على اسم المسيح هي دليل على نصرة المسيح المصلوب وعلى قوة القيامة. انظر فصل ٢٧.

<sup>·</sup> انظر مر ۱۷:۱٦ وراجع فصل ۲/۲۰

مهارتهم

٦ \_ أما إن كان صليبه قد ربح النصرة على كل سحر على الإطلاق، بل وعلى اسم السحر نفسه، فلابد أن يكون واضحًا أن المخلص ليس ساحرًا'، إذ إن الشياطين نفسها \_ التي يستدعيها السحرة \_ تهرب منه (باعتباره) هو سيدها .

٧ \_ فليخبرنا اليونانيون الذين حصروا كل ذهنهم في الاستهزاء إذن من يكون هو؟ ربما يقولون إنه هو أيضنًا كان شيطانًا، وهذا هو سبب قوته، فليقولوا ما يشاءون، فإن استهزاءهم يرتد عليهم. فإنه من الممكن تخجيلهم مرة أخرى بواسطة براهيننا السابقة ، لأنه كيف يمكن لمن يطرد الشياطين أن يكون شيطانا؟

٨ \_ لأنه لو كان فقط قد طرد شياطين معينة لكان يمكن أن يُقال إنه برئيس الشياطين قد غلب الشياطين الأضعف ، وهذا هو ما قاله اليهود له عندما أرادوا أن يهينوه". أما إن كان بمجرد ذكر اسمه قد تم استئصال كل

عب ٢:١ (حسب الأصل اليوناني) شدّ على أن استخدام كلمة "أفضل" في المقارنة بين شيئين يوضح الفرق في النوع بينما استخدام كلمة " أعظم " يوضح الفرق في الكم.

تهرب الشياطين من اسمه، ويَبْطُل التنجيم، ويتلاشى كل سحر وعرافة'.

٤\_ إذن من هو المسيح هذا وما أعظمه، ذاك الذي باسمه وبحضوره يحجب كل الأشياء ويلاشيها"، وهو وحده يقوى على الكل وهو قد (أنار) المسكونة كلها بتعليمه؟ "فليخبرنا اليونانيون الذين يُسرّون بالاستهزاء بدون

٥ \_ فإنه لو كان إنسانًا فكيف استطاع إنسان واحد أن يقوى على كل الذين يظن اليونانيين أنهم آلهة ، وأن يفضحهم بقوت ويُظهر أنهم لا شيء؟ أما إن دَعُوه ساحرًا فكيف يمكن لساحر أن يبيد كل أعمال السحر بدلاً من أن يدعمها ؟ لأنه لو كان قد قهر سحرة بعينهم، أو غلب ساحرًا واحدًا فقط، لجاز لهم أن يدّعوا أنه تفوق على الباقين بمهارته الأعظم من

157

تجسد الكلمة

ا في هذه الفقرة يتضح فكر القديس أثناسيوس بأن إبادة كل أعمال السحر يدل على أن السيد المسيح ليس هو العظيم بين السحرة وإلا لكان عليه أن يدعم هذه الأعمال، كما يتضح أن الفرق بين السيد المسيح وبين السحرة ليس في كم الأعمال التي قام بها كل منهم بل في نوعية هذه الأعمال (في الفصلين ١٨، ٨٨ ركز القديس أثناسيوس على أن المسيح كان يشفى كل الأمراض).

٢ حينما تعترف الأرواح بأن السيد المسيح هو سيدها (انظر أيضنا فصل٣٢) فإن هذا معناه أن السيد المسيح ليس من بين السحرة إذ أن هؤلاء السحرة يطلبون مساعدة هذه الأرواح في الأعمال التي

<sup>&</sup>quot; انظر مت٢:١٢، مر٣:٢٢، لو ١١:١١. " وعندما عاينوا معجزاته الإلهية أنكروا لاهوته ونسبوا هذه المعجزات للشيطان "... وأهانوه. راجع رسائل القديس أثناسيوس إلى الأسقف سرابيون عن الروح القدس. رسالة ٢٢/٤.

ا ذكر أوريجانوس أيضنا في رده على كيلسس أن عرافة وتتجيم المجوس قد أبطلت وتلاشت بمجرد ميلاد السيد المسيح. انظر الرد على كيلسس ١/٠٠.

السيد المسيح هو كلمة الله، الذي بحضوره في الجسد غطى بأعماله كل أعمال البشر الذين سبقوه. انظر فصل ٧:١٥.

<sup>&</sup>quot; هذا السؤال الموجه هنا لليونانيين يقابل السؤال " من ذا الذي ... " الموجه في فصل ٣٥ لليهود .

ا عن عدم إيمان اليهود واعتقادهم بعدم لياقة تأنس كلمة الله انظر فصل ٣٣. وفي فصل ١٤/٦ يرى أثناسيوس أنه يستحيل على مجرد إنسان أن يعلم العالم كله عن الآب وأن يرده عن طريق الضلال إذ أن هذا العمل أكبر من قدرة مجرد إنسان.

<sup>&</sup>quot; البشر اختر عوا لأنفسهم آلهة من البشر. راجع فصل ١٥/٢.

ا سبق أن ادعى كثيرون أن المسيح يستعمل السحر. ولقد رد عليهم المدافعون والكتاب الكنسيون. انظر على سبيل المثال: يوستينوس الشهيد في حواره مع تريفو فصل ٦٩ وأوريجانوس في رده على كيلسس ١/٢، ١/٨٦، ١/٨٢.

٧ الترجمة الحرفية " بمهارته الأفضل ". وهنا يستخدم القديس أثناسيوس كلمة الأفضل "κρεῖτων" لوصف مهارة السيد المسيح بالمقارنة بمهارة السحرة من حيث الكم فقط ولم يستخدم كلمة الأعظم " μείζων" بينما في محاربته للبدعة الأريوسية وفي سياق شرحه للآية "صائرًا أفضل من الملائكة"

# الفصل التاسع والأربعون

ميلاده ومعجزاته. أنتم تدعون أسكيليبوس وهرقل وديونيسيوس آلهة بسبب أعمالهم. فقارنوا بين أعمالهم وأعمال المسيح، والعجائب التي تمت عند موته الخ.

ا \_ ومن من البشر وُلِدَ قط وقد شكّل لنفسه جسدًا من عذراء فقط؟ الو أي إنسان قط قد شفى أمراضًا كتلك التي شفاها رب الكل؟ أو من الذي أكمل نقصًا في الخلقة لإنسان ، وجعل الأعمى منذ ولادته يُبصر ؟

٢ ــ لقد اعتبر اليونانيون أسكيليبوس إلها "لأنه مارس الطب واكتشف أعشابًا لعلاج الأجساد المريضة وهو لم يخلق هذه الأعشاب من الأرض بل اكتشفها بالخبرة التي من الطبيعة. وماذا يكون هذا العمل بالمقارنة بما فعله المخلص الذي بدلاً من أن يشفى جرحًا فإنه أكمل طبيعة إنسان أعمى منذ ولادته وأعاد جسده سليمًا؟

" \_ وقد عبد اليونانيون هيراكليس كإله لأنه حارب بشرًا مثله وفتك بوحوش برية بخداعه. وأين هذا مما فعله الكلمة بطرده للأمراض والشياطين، بل والموت نفسه، من الإنسان ؟ وهم يعبدون ديونيسيوس لأنه

ا انظر الفصلين ٢/٤، ٢٥/٧

جنود الشياطين وطُردت بعيدًا فقد اتضح هنا أيضًا أن اليونانيون مخطئون، وأن ربنا ومخلصنا المسيح ليس قوة شيطانية ، كما يظنون .

9 \_ إذن إن كان المخلّص ليس مجرد إنسان وليس ساحرًا، ولا شيطانًا، ولكنه بألوهيته قد أبطل تعاليم الشعراء وضلالات الشياطين وحكمة اليونانيين، وطرحها في الظلام، فيجب أن يكون واضحًا وأن يعترف الجميع أن هذا هو بالحقيقة الكائن، ابن الله ، كلمة الآب وحكمته وقوته. وهذا هو السبب في أن أعماله أيضًا ليست أعمال إنسان ، بل هي أسمى جدًا من أعمال الإنسان، وهي حقًا أعمال الله سواء من جهة طبيعة هذه الأعمال ذاتها أو من جهة مقارنتها بأعمال باقي البشر .

النظر فصل ٣/٣٨ حيث يذكر القديس أثناسيوس نبوءة إشعباء عن مجىء المسيح وعمل المعجزات وخاصة معجزة شفاء المولود أعمى. وأيضنا فصل ١٨/٤ حيث يذكر معجزات الشفاء الكثيرة التي عملها المسيح ومن بينها أيضنا هذه المعجزة.

<sup>&</sup>quot; عن اتخاذ اليونانيين بشرًا عاديين آلهة لهم. انظر ضد الوثنيين: ١٨.

وما فعله السيد المسيح يثبت بالطبع أنه الخالق. انظر فصل ١٨/٤.

<sup>°</sup> اى إنسان يثبت أنه ليس هو مجرد إنسان عندما يتغلب لا على بشر مثله بل على من يُظن أنهم آلهة انظر فصل ٤٨/٥.

ا انظر مره ١٠:١٦ وهي شهادة واعتراف قائد المئة وهو أول شخص أممي يعترف بألوهية السيد المسيح عند الصليب.

<sup>&</sup>quot; بهذه الفقرة يختم القديس أثناسيوس حديثه عن الوقائع الظاهرة التي تثبت ألوهية الكلمة المتجسد. وما سبق أن تحدث عنه في الفصلين ٥،١٥٤ بشأن المقارنة بالآخرين من البشر، سوف يشرحه في الفصول التالية.

#### الفصل الخمسون

بموت المسيح افتضح ضعف المغالطين ومنافساتهم. قيامته لا مثيل لها حتى في الأساطير اليونانية.

1 \_ وقبل المسيح كان هناك ملوك وطغاة كثيرون في العالم ، كما سجل التاريخ أسماء العديد من الحكماء والسحرة بين الكلدانيين والمصريين والهنود من منهم استطاع ليس فقط بعد موته ، بل في حياته أيضًا "، أن يملأ كل المسكونة بتعليمه وأن يرد كل تلك الجموع الغفيرة عن أباطيل الأوثان مثلما فعل مخلصنا، إذ نقلهم من عبادة الأوثان إلى شخصه؟

٢ \_ لقد ألّف فلاسفة اليونانيين كتابات كثيرة بحكمة واضحة ومهارة

علم الإنسان شرب الخمور ، أما المخلّص الحقيقى ورب الكُلُ الذي علم العفة والاعتدال فإن هؤلاء يهزأون به.

٤ ـ بل وأكثر من ذلك، ماذا يقولون عن المعجزات الأخرى لألوهيته، فأى إنسان أظلمت الشمس وتزلزلت الأرض عند موته؟ فأى من البشر الذين يموتون كل يوم منذ القديم وإلى الآن مدثت عند موته عجيبة كهذه؟!

و \_ وإذ نترك الأعمال التي أكملها في جسده دعنا نتذكر تلك الأعمال التي تمت بعد قيامته. فأى إنسان ساد تعليمه وانتشر في كل مكان وهو نفس التعليم الواحد من أقاصي الأرض إلى أقاصيها، حتى إن عبادته قد انتشرت في كل البلاد؟

آ \_ أو إن كان المسيح إنسانًا كما يدّعون وليس هو الله الكلمة فلماذا لم تستطع آلهتهم أن تمنع عبادة المسيح من أن تمتد إلى نفس البلاد التي تُعبد فيها تلك الآلهة، بل بالحرى فإن الكلمة بظهوره هنا قد أوقف عبادتها وفضح ضلالها بتعليمه ؟ \*

ا في مقالته ضد الوثنيين: ٩-١١ يتحدث القديس أثناسيوس عن ملوك وطغاة كثيرون قد أقامهم البشر آلهة لهم وعبدوهم.

<sup>&</sup>lt;sup>ا</sup> في فصل٤/٤ ذكر القديس أثناسيوس أن السحر الذي كان منتشرًا بين الكلدانيين والمصريين والهنود كان يبعث الخوف والرهبة في كل من شهده.

<sup>&#</sup>x27; كان الهنود أكثر من غيرهم يعبدون ديونيسيوس باعتباره إله الخمر انظر ضد الوثنيين ٢/٢٠. ويذكر القديس أثناسيوس عن الأنبا انطونيوس أن مجرد الكلام عن الخمر واللحم كان يعد ترفاً بالنسبة له راجع حياة انطونيوس: ٧.

انظر فصل ١٩/٣، وراجع أيضنا فصل ٧/٣٧.

<sup>&</sup>quot; يقصد منذ السقوط إلى الآن.

أ يكرر القديس أثناسيوس في هذه الفقرة ما سبق أن أشار إليه في فصل ٢٤/٥.

<sup>°</sup> راجع فصل ۲/۲۱.

فهل كان لهذه الكتابات تأثير مثل التأثير العظيم الذى لصليب المسيح؟ فالفلسفة والأفكار التي علموا بها كانت مقبولة حتى وفاتهم فقط، ولكن حتى في أثناء حياتهم فإن هذا التأثير العظيم كان موضع تنافس متبادل بينهم. لأنهم كانوا يغارون من بعضهم البعض ويهاجم كل منهم الآخر .

" \_ أما كلمة الله ، فالعجيب جدًا أنه بينما علم بلغة أبسط إلا أنه قد حجب بنور تعليمه (تأثير) أعظم الفلاسفة، وإذ جذب الجميع إلى نفسه فإنه قد ملا كنائسه بينما أفرغ مدارسهم. والأمر المدهش أنه بنزوله إلى الموت كإنسان أبطل أصوات الفلاسفة وتعاليمهم عن الأوثان.

٤ \_ فهل هناك من كان موته يطرد الشياطين؟ أو من هو الذى ارتاعت الشياطين من موته كما فعلت عند موت المسيح؟ فحيث سمتى اسم المخلّص هناك يُطرد كل شيطان. ومن هو الذى حرر البشر من شهواتهم

النفسانية حتى صار الزناة عفيفين والقتلة لا يعودون يحملون السيف والذين كان يتملكهم الجبن قبلاً صاروا شجعانًا؟

و الإجمال ، ما الذي أقنع سكان البلاد البربرية والوثنيين في كل مكان أن يتخلوا عن عنفهم الجنوني وأن يميلوا للسلام إلا الإيمان بالمسيح وعلامة الصليب؟ أو ما الذي أعطى للبشر مثل هذا اليقين بالخلود كما فعل صليب المسيح وقيامة جسده؟

7 \_ فرغم أن اليونانيين قد تكلموا بكل نوع من الأساطير الكاذبة لكنهم لم يستطيعوا أن يؤلفوا أساطير تنسب لأوثانهم القيامة، إذ لم يخطر ببالهم أبدًا أن الجسد يمكن أن يحيا أيضًا بعد الموت أ. وهنا نحن نقبل ما

الصليب أظهر النصرة على الموت. انظر فصل ١/٢٩.

آيرى القديس أثناسيوس أن عدم اتفاق اليونانيين فيما بينهم يدل على عدم صحة تعاليمهم، وعلى العكس من ذلك فإن اتفاق آباء الكنيسة على العقيدة السليمة يؤكد صحتها وحقيقتها، فيقول في كتاب دفاعه عن مجمع نيقية فصل ٤: " إن اليونانيين إذ لا يشهدون لنفس العقائد بل يشكك كل منهم في تعايم الآخر فإن تعاليمهم لا تحوى أى حقيقة، أما القديسون الحقيقيون والذين يعلنون الحقيقة فهم متفقون معا ولا يختلفون فيما بينهم فبالرغم من أنهم عاشوا في أزمنة مختلفة، إلا أنهم يتبعون نفس الطريق لكونهم أنبياء لله الواحد ويبشرون برأى واحد عن الكلمة.

انظر فصل ٤١/٥.

<sup>\*</sup> موت السيد المسيح بالجسد اعتبره كل من اليهود والوثنيين أنه ضعف ودليل على أن السيد المسيح ليس هو الله انظر فصول ٣١ وما بعده. غير أن المدهش هو أنه بالموت على الصليب صارت النصرة على الموت انظر فصول ٢٧\_-٢٩.

<sup>°</sup> انظر مر ۱۷:۱٦ وراجع فصل ۳۰/۲.

ا هذا يوضح القديس أثناسيوس ما سبق ذكره في فصل ٣/٤٩ عن الفرق بين تعاليم السيد المسيح وتعاليم الفلاسفة بالنسبة للأمور الأخلاقية.

<sup>&</sup>quot;استخدام السيف لا يدل على أن المرء يتمتع بفكر راجح " كما لو أصيب إنسان بآفة في عقله وطلب سيفًا ليشهره ضد كل من تعبه وظن أن هذا هو العقل السليم " انظر ضد الوثتيين ٤/١، كما أن السيف مؤذ " فاليد تستطيع أن تستل السيف والفم يقدر أن يذوق السم لكن كليهما لا يعرف أن هذه مؤذية إن لم يقرر العقل ذلك " انظر ضد الوثنيين ٣١/٥. والوثنيون تلطخت أذهانهم بالخطية انظر فصل ١٤ ولهذا لم يستطيعوا أن يردوا الإنسان للصواب ويقنعوه بتغيير مسلكه.

<sup>&</sup>quot; في فصل ٣٠ ذكر القديس أثناسيوس أن هذا التحول في حياة البشر هو برهان على حقيقة القيامة وإبطال الموت. راجع أيضنا فصل ١/٢٨ حيث يشير إلى شجاعة الشبان في مواجة الموت بعد أن صار ضعيفًا بقيامة السيد المسيح. وفي فصل ٤٧/٥ يركز عن أن تعاليم الفلاسفة لم تقنع أحدًا بأن يحتقر الموت ويتأمل في الخلود ويتغاضى عن الزمنيات وينظر إلى الأبديات.

انظر فصل٢٧.

<sup>°</sup> يقصد الفلاسفة اليونانيين

ا فعلى سبيل المثال يصف كيلسس القيامة بأنها أمر " رجس ومنفر ومستحيل انظر رد أوريجانوس على كيلسس ٥/٤ وراجع أيضنا ٨/٩٤.

يقولونه إذ بأقوالهم هذه يكشفون ضعف عبادتهم الوثنية، وذلك يؤدى للاعتراف بقيامة المسيح بالجسد، وبذلك أيضًا يُعرف عند الكل أنه ابن الله.

#### الفصل الواحد والخمسون

فضيلة البتولية. فاعلية تعليم المسيح في تغيير الطباع الوحشية والميل للقتل والحرب.

١- ومن من البشر بعد موته أو حتى أثناء حياته علم عن البتولية وعن أن هذه الفضيلة ليست مستحيلة بين الناس؟ أما المسيح مخلصنا وملك الكل، فقد كانت تعاليمه عنها لها قوة عظيمة حتى إن الأحداث الذين لم يبلغوا السن القانونية كانوا ينذرون أنفسهم ليعيشوا حياة البتولية التي تفوق الناموس أ.

٢\_ وأى انسان استطاع أن يصل بتأثيره حتى إلى السكيثيين أو الأثيوبيين أو الفرس أو الأرمن أو الغوطيين أو أولئك الذين يقال عنهم أنهم يسكنون فيما وراء البحار أو سكان بلاد أركانيا بل إلى المصريين والكلدانيين ، هؤلاء الذين ينشغلون بالسحر ويبالغون في ميلهم للخرافات ولهم طباع شرسة، وأى إنسان استطاع أن يكرز بالفضيلة وضبط النفس ويندد بعبادة الأوثان كما فعل رب الكل، قوة الله، ربنا يسوع المسيح؟
٣\_ فالمسيح لم يكرز فقط بواسطة تلاميذه بل أقنع عقول البشر المسيح عقول البشر المسيح الم يكرز فقط المسيد المسيح الم يكرز فقط المسيد الم يكرز المسيد الم يكرز المسيد الم يكرن المسيد الم يكرز الم يكر

تجسد الكلمة

10.

انظر فصل ۲۰/۵\_۷.

<sup>&</sup>quot; الغوطيين: قدماء الألمان.

<sup>&</sup>quot; ربما يقصد البريطانيين.

ا أركانيا اسم قديم لمقاطعة في أسيا ما بين بلاد الفرس وبحر قزوين على حدود روسيا.

<sup>°</sup> هنا يذكر القديس أثناسيوس أسماء شعوب من داخل حدود الامبراطورية الرومانية ومن خارجها أيضاً.

١ انظر فصل ٤/٧٤.

۷ انظر فصل ۱۶.

الفصل الثانى والخمسون الحروب التي حركتها الشياطين أبطلتها المسيحية.

١\_ فمن هو إذا الذي فعل هذا ؟ ومن هو الذي وحد بين الذين كانوا يبغضون بعضهم بعضًا وجعلهم في سلام سوى ابن الآب المحبوب، مخلص الكل، يسوع المسيح، الذي بمحبته احتمل كل شئ لأجل خلاصنا "؟ فقد تم التنبؤ منذ القدم عن السلام الذي كان مزمعًا أن يأتي به إذ يقول الكتاب "فيطبعون سيوفهم سككًا ورماحهم مناجل، لا ترفع أمة على أمة سيفًا ولا يتعلمون الحرب فيما بعد " .

٢\_ وهذا أمر لا شك فيه، فالبرابرة ذوى الأخلاق الوحشية بالفطرة، حينما كانوا لا يزالون في عبادتهم الوثنية، كانوا يحاربون بعضهم بعضا بجنون، ولا يحتملون أن يبقوا ساعة واحدة بدون سلاح.

٣\_ ولكن حينما يسمعون تعليم المسيح فإنهم في الحال يتحولون إلى أعمال الزراعة بدلا من القتال، وبدلا من تسليح أيديهم بالسيوف فإنهم يرفعونها في الصلاة "، وبالإجمال فإنهم عوض أن يحاربوا بعضهم بعضاً

تجسد الكلمة

بالتخلى عن طباعهم الفظة والكف عن عبادة آلهة آبائهم'، بل وأن يتعلموا أن يعرفوه وأن يعبدوا الآب عن طريقه.

٤\_ فاليونانيون والبرابرة حينما كانوا لا يزالون يعبدون الأوثان اعتادوا أن يحاربوا بعضهم بعضًا". وكانوا قساة حتى على ذويهم . ولم يكن ممكنًا على الاطلاق للواحد منهم أن يَعبُر بحرًا أو أرضًا دون أن يكون متسلحًا بالسيوف بسبب الحروب المستمرة بينهم.

٥ \_ وكانوا يستعملون السلاح في كل مسيرة حياتهم، إذ كانوا يعتمدون على السيف عوض العصى كسند لهم. ولم تستطع عبادتهم للأوثان بكل ما فيها مع تقديم الذبائح للشياطين أن تغير من روحهم المتوحشة.

٦\_ ولكن حينما انتقلوا إلى نهج تعاليم المسيح حدث أمر عجيب إذ إنهم قد نخسوا في ضمائر هم حقا وتخلوا عن وحشية القتل، ولم يعودوا يفكرون في القتال والحرب بل أصبحوا يعيشون في سلام تام، وصار كل ما يؤول إلى المودة والصداقة هو أهم شئ لديهم.

ا يكرر القديس أثناسيوس هنا هذا السؤال الذي سبق أن ذكره في فصل ٤/٤٨ في مجال المقارنة بين أفعال السيد المسيح الفائقة وبين ما يفعله الآخرون.

١ انظر الفصول ١/٦، ٤/٣، ٢٦/٢.

<sup>&</sup>quot; أشار القديس أثناسيوس إلى بعض هذه التنبؤات في فصلي ٣٦، ٢٧.

<sup>°</sup> في الرسالة ضد الوثنيين ٢٥/٣ يذكر القديس أثناسيوس أسماء شعوب كثيرة من البرابرة منهم السكيثيون الذين تتصف أخلاقهم بوحشية خطيرة موضحًا مظاهر هذه الوحشية.

<sup>&</sup>quot; في موضع آخر يذكر القديس أثناسيوس أن " اليدين هما لإتمام الأعمال الضرورية ولرفعها في الصلاة غير أن خطية البشر " حركت أيديهم إلى العكس وجعلتها ترتكب القتل " انظر ضد الوثنيين 1/0 1/2

انظر فصل ۳۰/٥.

البرابرة: هم الشعوب التي كانت لا تتحدث اللغة اليونانية ولا تعرف الثقافة اليونانية في ذلك العصر، إذ كانت اللغة اليونانية حيننذ هي لغة الثقافة والعلم. وهكذا يمكن ان نطلق على تلك الشعوب بلغة اليوم أنها كانت شعوب "غير متحضرة ".

<sup>&</sup>quot; انظر فصل ١٢ من مقال " ضد الوثنيين ".

أ في فصل ٥٤ من مقالته "ضد الوثنيين " يذكر القديس أثناسيوس بالتفصيل مظاهر هذه القسوة.

<sup>°</sup> وهذا بدلاً من الاتكال على الرب والثقة به كما جاء في مز ٢٣:٤، أمثال ٢١:٢٦.

<sup>&#</sup>x27; في فصل ١١/٥ من ضد الوثنيين يذكر القديس أثناسيوس أنه كانت تقدم ذبائح من البشر.

۲۷:۲۶ وهذا عكس ما كانت تفعله الشياطين التي كانت تضل عقول البشر وتقسى نفوسهم. انظر فصل ١٤/١٤، ٢/٤٧. وفي فصل ٣٠/٥ يشير القديس أثناسيوس إلى بعض الوقائع ليبرهن على حقيقة قيامة المسيح ويتسائل: هل يمكن لشخص ميت أن ينخس ضمائر الآخرين حتى يجعلهم يرفضون نواميس أبائهم الموروثة ويخضعون لتعاليم المسيح؟

يتسلحون ضد الشيطان وضد الأرواح الشريرة'، وينتصرون عليها بفضيلة النفس وضبط الذات.

3\_ هذا هو بلا شك برهان على ألوهية المخلّص، لأنه علّم البشرا ما عجزوا عن أن يتعلموه من الأوثان"، كما أنه افتضاح ليس بقليل لضعف الشياطين والأوثان ودليل على أنها لا شئ. فالشياطين لأنها تعرف ضعفها كانت تحرّض البشر قديمًا ليحاربوا بعضهم بعضًا ، لئلا إن كفوا عن ذلك تحولوا إلى محاربة الشياطين.

٥\_ فتلاميذ المسيح بدلاً من أن يحاربوا بعضهم بعضًا فإنهم يصطفون في مواجهة الشياطين بأخلاقهم وأعمالهم الفاضلة ، فيطردونها ويهزأون برئيسها. وهكذا فإن تلاميذ المسيح يضبطون أنفسهم في شبابهم، ويحتملون

100

التجارب'، ويثابرون في الأتعاب، وحينما يُشتمون يصبرون، وان سُلبوا لا

يبالون. والأمر المدهش أكثر أنهم يحتقرون الموت نفسه"، ويصيرون

شهداء للمسيح.

ا منذ السقوط أصبح الشيطان عدواً للإنسان. وعندما يرتبط الإنسان بتعاليم السيد المسيح فإن المسيح يفتح عينيه ويقويه ليجاهد ضد الشيطان (انظر رسالة أفسس ١٠٠١) وكمثال لمحاربة الشيطان يذكر القديس أثناسيوس التجارب التي تعرض لها القديس أنطونيوس. انظر حياة أنطونيوس فصل ٥٠

<sup>&</sup>quot; عن كون المسيح هو المعلم الصالح راجع فصل ١٠٠

<sup>&</sup>quot; يقصد أن عبادتهم للأوثان لم تستطع أن تغير من طباعهم المتوحشة أو تصرفاتهم الفظة. انظر فصل ١٥/٥.

الآلهة المزعومة بسبب الغيرة المتبادلة بينها كانت تدفع حتى الخلائق البشرية للشتباك والنزاع فيما بينها. انظر ضد الوثنيين فصل ٢/١٢ ويذكر القديس أثناسيوس مثالاً من محاربة اليونانيين المستمرة للبرابرة انظر فصل ٥٠/٤.

مع أن القديس أثناسيوس يستخدم عبارات من الحياة العسكرية مثل " يصطفون "، " مواجهة " إلا أن ما يريد أن يوضحه بالأكثر هو الفرق بين ما يفعله المسيحيون الذين يصفهم " بتلاميذ المسيح " وما يفعله غير المؤمنين. وربما كان القديس أثناسيوس يفكر في واقع عصره. فمنذ أن تولى قسطنطيوس الإمبراطورية لم يعد هناك حروب كالتي كانت من قبل وبدلاً من الحروب بين البشر صارت هناك حروب مع العدو الحقيقي للإنسان أي ضد الشيطان. انظر رسالة بولس الرسول إلى أفسس ٢٠،١، وهذه الآيات يشرحها القديس أثناسيوس في كتابه حياة أنطونيوس فصل ٢٠.

ا نظر أيضنا فصل ٣٠ حيث يذكر أن الشياطين كانت تهرب بمجرد سماع اسم المسيح.

ا عن هذه التجارب انظر فصل ٢٧.

٢ عن احتقار تلاميذ المسيح للموت انظر فصول ٢٧، ٢٨، ٢٩/٤.

#### الفصل الثالث والخمسون

كل العبادة الوثنية قد هبطت إلى أسفل السافلين بضربة واحدة من المسيح إذ إنه تحدث سرًا إلى ضمير الإنسان.

١ ـ ولنذكر أيضًا برهانًا عجيبًا جدًا على ألوهية المخلّص فنقول : أي إنسان عادى أو ساحر أو طاغية أو ملك استطاع أن يواجه بنفسه ويحارب ضد كل عبادة وثنية وكل قوات الشياطين وكل سحر وكل حكمة لليونانيين بينما كان كل هؤلاء في أوج قوتهم وازده زارهم، باسطين نفوذهم على الكُل؟ ومن استطاع أن يوقعهم جميعًا بضربة واحدة مثلما فعل ربنا كلمة الله الحقيقي ، الذي يكشف في الخفاء "ضلالات جميع الناس ويخلص بنفسه كل البشر من هذه الضلالات كلها، حتى إنهم صاروا يدوسون الأوثان التي كان يعبدونها من قبل؟ أما الذين اشتهروا بالسحر فصاروا يحرقون كتبهم . والحكماء صاروا يفضلون تفسير الأناجيل على كل الدراسات الأخرى.

٢\_ والآن صاروا يهجرون المعبودات التي كانوا يعبدونها من قبل ، وذلك الذي كانوا يهزأون به كمصلوب صاروا الآن يعبدونه مسيمًا، معترفين به أنه الله. والذين كانوا يُدعون آلهة بينهم غلبوا بعلامة الصليب. أما المخلص المصلوب فقد صار ينادى به في كل المسكونة إلهًا وابن الله. والآلهة التي كان يعبدها اليونانيون سقطت في نظرهم لأنها كانت معثرة لهم . أما أولئك الذين قبلوا تعاليم المسيح فإنهم يعيشون حياة أكثر عفة

"\_ فإن كانت هذه الأمور وما يماثلها هي أعمال بشرية فليذكر لنا \_ من يريد \_ أعمالا مماثلة عملها البشر في عصر سابق وهكذا يمكنه أن يقنعنا ". أما إن ثبت أن هذه الأمور ليست أعمال بشر بل أعمال الله، وهي كذلك فعلا، فلماذا يبقى غير المؤمنين على ضلالاتهم ولا يعترفون بالرب الذي عملها؟

٤\_ مثلهم مثل إنسان عجز أن يعرف الله الخالق من أعمال خليقته. لأنهم لو عرفوا ألوهيته من خلال سلطانه على الكُون لكانوا قد أدركوا أن أعمال المسيح التي عملها في الجسد ليست أعمالاً بشرية بل هي أعمال

تجسد الكلمة

ا لا يذكر القديس أثناسيوس هنا براهين جديدة بل أنه يقدم مجملاً لما سبق أن أشار إليه في الفصول

<sup>&</sup>quot; يشير القديس أثناسيوس في كتابه " حياة أنطونيوس " فصل ٢٣ إلى أنه من خداعات الشياطين للبشر أنها تخيف النفوس متخذة صورًا مرعبة منها أنها تظهر في شكل حشود من القوات.

<sup>&</sup>quot; تعبير أن المسيح قضى على العبادات الوثنية وكل أعمال السحر " بضربة واحدة " يدل على أن المعركة لم تستمر طويلاً بل إنه فعل هذا بمجرد ظهوره الإلهى في الجسد انظر أيضاً فصل ٢/٤٧.

انظر " حياة أنطونيوس " فصل ٢٨. وفي الفصل ٥٥ من تجسد الكلمة يوضح نتيجة مجيء المخلص وتأثير ذلك على العبادات الوثنية .

<sup>°</sup> المسيح يعمل في الخفاء ويبطل كل الضلالات التي يعلم بها المغالطون علانية. انظر فصل ٥٠. أربما يقصد ما ورد في أعمال الرسل ١٩:١٩ -٠٠.

انظر فصل ۳۱ وما بعده.

<sup>&#</sup>x27; يذكر القديس أثناسيوس في "ضد الوثنيين" ما يفعله اليونانيون من أمور مخجلة لإرضاء آلهتهم (انظر فصول ١١ \_ ١٢)، وأن هذه الأفعال قد انتشرت في كل مدينة (انظر فصل ٢٥/٤).

<sup>&</sup>quot; في هذه الجملة يلخص القديس أثناسيوس ما سبق أن تحدث عنه في الفصل ٤٩ وما بعده.

ا أعمال السيد المسيح التي عملها في الجسد تشهد بألوهيته انظر فصل ٣٢.

الفصل الرابع والخمسون

إن الكلمة المتجسد يُعرف لنا بأعماله كما هو الحال مع الله غير المنظور. وبأعماله ندرك رسالته التي يريد بها أن يجعلنا آلهة. ولنكتف بذكر القليل منها تاركين كثرتها المبهرة للأبصار لمن يريد أن يبصر.

١ \_ وهكذا إذن، فكما أنه إذا أراد أحد أن يرى الله، غير المنظور، الذى هو بطبيعته غير منظور ولا يمكن رؤيته قط، فيمكنه أن يعرفه ويدركه من أعماله 'كذلك فعلى من لا يستطيع أن يرى المسيح بعقله 'أن يدركه على الأقل من أعمال جسده، ويفحص إن كانت هذه أعمال بشريّة أم أعمال الله.

٢\_ فإن كانت أعمالاً بشرية جاز له يسخر "، أما إن لم تكن بشرية بل هي أعمال الله فلا ينبغي أن يسخر مما لا يستحق السخرية بل بالحرى فليتعجب لأنه بواسطة وسائل عادية جدًا كهذه أظهرت لنا الإلهيات ، ولأنه بواسطة الموت طال عدم الموت الجميع، ولأنه بتأنس الكلمة عُرفت عنايته بكل الأشياء، كما عُرف كلمة الله نفسه خالقها وواهبها.

٣\_ لأن كلمة الله صار إنسانًا لكى يؤلهنا نحن ، وأظهر نفسه في

مخلّص الجميع كلمة الله'. ولو كانوا قد عرفوا هذا حينذاك "لما صلبوا رب المجد" كما قال بولس الرسول .

ا من خواض الله الذاتية أنه غير منظور ومع ذلك فإنه يُعرف بواسطة أعماله انظر فصل ١/٢٣.

٢ من لا يستطيع رؤية المسيح بعقله فهو أعمى روحيًا، ولهذا يجب عليه أن يستخدم أعينه الجسدية ليعرف المسيح من خلال أعماله بالجسد وبواستطها يعترف بألوهيته انظر فصل ٢٦/٣٢.

<sup>&</sup>quot; عن سخرية اليونانيون بأمور لا تستحق السخرية انظر فصل ١/٤١.

<sup>°</sup> هذه العبارة من العبارات المشهورة عند آباء الكنيسة الكبار مثل القديس ايريناؤس وأثناسيوس وكيرلس وغريغوريوس النيستى وغريغوريوس النزينزى. وكثيرًا ما يستخدمها القديس أثناسيوس في كتاباته الأخرى (حوالي ١٠ مرات) وهذا التعبير عند الآباء لا يعني أن الإنسان يصير بطبيعته إلها، بل يعنى أنه يشترك في الحياة الإلهية، حياة البر والقداسة.

ا من لا يعترف بألوهية المسيح من خلال أعماله التي قام بها وهو في الجسد فهو مُدان (انظر تجسد الكلمة فصل ٣٢).

ا اکو ۲:۸.

جسد لكى نحصل على معرفة الآب غير المنظور '، واحتمل إهانة البشر لكى نرث نحن عدم الموت". لأنه بينما لم يمسه هو نفسه أى أذى، لأنه غير قابل للألم أو الفساد، إذ هو الكلمة ذاته وهو الله، فإنه بعدم قابليته للتألم حفظ وخلص البشر ' الذين يتألمون والذين لأجلهم احتمل كل هذا '.

٤\_ وباختصار فإن الأعمال التي حققها المخلص بتأنسه عظيمة جدًا " في نوعها وكثيرة في عددها، حتى أنه إذا أراد أحد أن يحصيها فإنه يصير مثل الذين يتفرسون في عرض البحر ويريدون أن يحصوا أمواجه. لأنه كما أن الإنسان لا يستطيع أن يحصى كل الأمواج بعينيه، لأن الأمواج تتتابع بطريقة تبلبل ذهن كل من يحاول ذلك، هكذا من يحاول أن يحصى كل أعمال المسيح في الجسد، فمن المستحيل أن يدركها كلها إذ إن الأعمال العظيمة التي تفوق ذهنه هي أكثر من تلك التي يظن أنه قد أدركها".

بداية الفصل الأول من كتابه تجسد الكلمة قائلاً " اكتفينا بما أوضحناه في بحثنا السابق مع أنه قليل

من كثير ببيان ضلال الأمم في عبادة الأوثان وخرافاتها ".

٥\_ إذًا فمن الأفضل ألا يحاول الإنسان أن يتحدث عنها كلها مادام لا

يستطيع أن يوفي ولو جزءًا منها حقه، وإن ذكرنا عملاً آخر منها فإننا

نترك لك باقى الأعمال كلها للتعجب منها. لأنها كلها عجيبة على السواء.

وأينما وجه الإنسان بصره فإنه يرى ألوهية الكلمة ويتملك عليه الذهول

ا استعادة البشرية معرفتها لله الآب كان هو السبب الثاني للتجسد، انظر الفصول ١١ - ١٩.

٢ بهذه الجملة يعبر القديس أثناسيوس في اختصار عن تعليمه عن الفداء. انظر أيضنا فصل ٢٠، ٢٦ والمقالة الأولى ضد الأريوسيين فقرة ٣٨، ٣٩.

<sup>&</sup>quot; الكلمة ذاته هو الله "Αὐτολόγος" يأتي هذا المصطلح مرتبط بمصطلح آخر هو "Αὐτοσοφία" "إن الله هو ذاته الحكمة وهو ذاته الكلمة. انظر المقالة الرابعة ضد الأريوسيين فقرة ٢.

<sup>\*</sup> التجسد كان من أجل خلاصنا، فالله الكلمة اتخذ له جسدًا قابلاً للألم والموت مع أنه هو غير متألم و لا مائت، وذلك لكي يقضى على الموت والفساد، انظر الفصول ٨ \_ ٩.

<sup>°</sup> يجمل القديس أثناسيوس في هذه الفقرة ما سبق أن استعرضه في فصل ٢٦.

<sup>&</sup>quot; يصف القديس أثناسيوس الأعمال التي أتمها المخلص بتأنسه بأنها " أعمالاً عظيمة " κατορθώματα، وسبق أن استخدم هذا التعبير ليصف به ما عمله السيد المسيح إذ إن بواسطته امتلاً العالم كله بمعرفة الله، انظر ضد الوثنيين ١/٦.

٧ يستخدم القديس أثناسيوس هذا التشبيه ليوضح كثرة الأعمال التي أتمها المخلّص وصعوبة حصرها. وما يمكن عمله هو التحدث عن بعض هذه الأعمال. ومن الجدير بالذكر أن القديس أثناسيوس استخدم هذه الطريقة عندما كان يتحدث ضد ضلالات الأمم في عبادة الأوثان فيشير في

تجسد الكلمة

الفصل الخامس والخمسون

ملخص لما سبق. إبطال العرافة الوثنية ألخ وانتشار الإيمان. لقد جاء الملك الحقيقي وأسكت كل المغتصبين.

ا\_ وبعد كل ما قلناه يحق لك أن تعلم هذا أيضًا وأن تضعه أساسًا لكل ما سبق أن قررناه وأن تتعجب منه بشدة، وهو أنه منذ مجئ المخلّص بيننا فإن العبادة الوثنية لم تعد تنمو بل إن ما كان موجودًا منها قبلاً بدأ يتناقص ويتلاشى تدريجيًّا. وبالمثل فلم يبطل تقدم الفلسفة (الوثنية) اليونانية فحسب بل إن ما كان موجودًا منها بدأ الآن يذبل. والشياطين لم تعد قادرة على خداع الناس بالخيالات والعرافة والسحر، وإن تجاسرت وحاولت أن تفعل ذلك أخجلت بعلامة الصليب أ.

٢ ونلخص الحديث هكذا: لاحظ كيف أن تعليم المخلص يزداد انتشارًا في كل مكان بينما كل عبادة وثنية وكل ما يتناقض مع إيمان المسيح يذبل كل يوم ويضعف ويتلاشى. وهكذا إذ تنظر ذلك فاعبد المخلص الذى هو فوق الكل ، والمقتدر أى الله الكلمة، واشجب هؤلاء الذين غلبهم وأبادهم.

"\_\_ لأنه كما أنه حينما تأتى الشمس فلا تسود الظلمة بعد، وإن بقى شئ منها في أى موضع فإنه يتبدد"، هكذا يحدث الآن، فإنه عندما أتى الظهور الإلهى لكلمة الله فإن ظلمة العبادة الوثنية لم تعد تسود بعد، وأصبحت كل أجزاء المسكونة مستنيرة بتعليمه.

٤\_ فكما أنه إن كان هناك ملك يملك في بلد ما لكنه لا يظهر لشعبه

تجسد الكلمة

بل يلازم قصره فإن المارقين إذ ينتهزون فرصة عدم ظهوره يعلنون عن أنفسهم وكل منهم يدّعى أنه ملك ويحاول التأثير على البسطاء وإقناعهم بأنه ملك، وهكذا ينخدع الناس بهذا الاسم، لأنهم بينما يسمعون أن هناك ملكا فإنهم لا يرونه لعدم استطاعتهم الدخول إلى القصر أ، ولكن حينما يخرج الملك الحقيقى ويظهر فحينئذ يفتضح أمر أولئك المارقين بظهوره أ. وإذ يرى الناس الملك الحقيقى فإنهم يهجرون أولئك الذين أضلوهم سابقًا.

٥ وبنفس الطريقة فإن الأرواح الشريرة قد أضلت البشر في القديم منتحلة لنفسها كرامة الله. ولكن عندما ظهر كلمة الله في الجسد، وعرقنا بأبيه، فحينئذ بطلت وتبددت خداعات الأرواح الشريرة. وإذ بدأ البشر يحولون أنظارهم إلى الإله الحقيقي، كلمة الآب، فإنهم أصبحوا يهجرون الأصنام، وصاروا الآن يعرفون الإله الحقيقي".

آ والآن هذا هو البرهان على أن المسيح هو الله الكلمة، وقوة الله. لأنه إن كانت الأمور البشرية تُبطَل وكلمة المسيح تثبت فيكون واضحًا

175

ا في هذه الفقرة يلخص القديس أثناسيوس ما استعرضه في فصل ٥٣.

۲ رو ۹:٥.

<sup>&</sup>quot; سبق أن استخدم هذا التشبيه في فصل ٢/٣٩.

البهذا المثل لا يقصد القديس أثناسيوس أن الله كان غائبًا عن العالم وغير مهتم به قبل أن يتجسد الله الكلمة، لأنه لو كان قد حدث شئ من ذلك لأظهر هذا ضعف الله وليس صلاحه انظر فصل ١٨٨. وما أراد أن يشدد عليه هنا هو أن الله هو ضابط كل شئ وأنه يعمل في قصره غير أن الناس لا يستطيعون أن يقبلوا إليه. فبعد السقوط لم يقدر البشر على التعرف على الله في سمائه إذ هم لا يرونه بل يسمعون عنه. وعدم تحققهم من وجود الملك الحقيقي لا يرجع إلى عدم وجود هذا الملك الحقيقي إذ هو موجود بالفعل في سمائه، بل يرجع إلى أن البشر لم يريدوا أن يؤمنوا بالنبؤات الخاصة بهذا الملك الحقيقي انظر فصل ٢/١٢.

<sup>&</sup>quot; التشبيه بحياة الملك ورد أيضنا في فصل ١٨/٣\_٤.

<sup>&</sup>quot; فى الفقرة السابقة أشار القديس أثناسيوس إلى أن هؤلاء المارقين هم بعض البشر الذين أضلوا البشر، وفى هذه الفقرة يشير إلى الأرواح الشريرة التى أضلت هى أيضًا البشر وفى فصل ٤٧ يوضح بالتفصيل هذه الضلالات.

أمام أنظار الجميع أن ما يبطل هو وقتى ، أما ما يثبت فهو الله وابن الله الحقيقي، كلمته الوحيد الجنس.

to the first of the state of th

HARMAN PROPERTY AND PERSONS AN

#### الفصل السادس والخمسون

فتش الكتب وبذلك تتمم هذا البحث. تعلّم أن تترقب مجيئه الثاني ويوم الدينونة.

١\_ فلتكن هذه إذًا هي تقدمتنا إليك أيها الإنسان المحب للمسيح كمبادئ أساسية موجزة عن إيمان المسيح وظهوره الإلهى لنا. وهذا يعطيك فرصة لكى تفحص نصوص الكتب المقدسة وتعمل ذهنك فيها بإخلاص، فتتعلّم منها بصورة أكمل وبوضوح أكثر التفاصيل الدقيقة لما سبق أن قلناه.

٢\_ لأنها نصوص فد نطق بها وكتبت من الله على أيدى اناس تكلموا من الله. ونحن نعر قك بما تعلمناه من المعلمين الذين درسوا الكتب المقدسة، والذين صاروا شهودًا لألوهية المسيح"، وذلك لكى تزداد غيرة بدورك في الدراسة والتعلم.

٣\_ وستتعلم أيضًا من الكتب عن ظهوره الثاني المجيد، الإلهي والحقيقى. حيث لا يظهر بعد في فقر بل في مجد، ولا يظهر بعد متخفيًا متواضعًا بل في عظمته. وهو سيأتى لا ليتألم ثانية بل ليقدم للجميع ثمر صليبه، أى القيامة وعدم الفساد. ولا لكى يُحكم عليه بعد بل ليدين الجميع بحسب ما صنع كل واحد في الجسد خيرًا كان أم شرًا ميث أعد

170

القديس أثناسيوس الرسولي

تجسد الكلمة

ا عندما آمن البشر بالسيد المسيح فإنهم اقتنعوا بالاهتمام بالأمور الأبدية وغضوا النظر عما هو

175

زمنی، انظر فصل ٤١/٥.

<sup>&#</sup>x27; أوضح القديس أثناسيوس أن الكتب المقدسة قد تنبأت بكل وضوح عن مجيء الله في الجسد، انظر فصل ٣٨. ويقول إن اليهود لم يلتفتوا إلى الكتب المقدسة بإخلاص، انظر ضد الوثنيين ٢٦/٤، رغم أن الكتب المقدسة المُوحى بها كافية لتوضيح الحق انظر ضد الوثنيين 1/٦ وأيضنا " أن الأسفار كافية للتعليم " انظر حياة أنطونيوس فصل ١٦.

للم يشير القديس أثناسيوس إلى هذه النصوص أيضًا في ضد الوثنيين ١/٣.

العله يشير إلى مؤلفات آباء مدرسة الأسكندرية.

<sup>&#</sup>x27; ٢كو ٥:٠١، في كتاباته الدفاعية لا يتحدث القديس أثناسيوس كثيرًا عن المجيء الثاني للسيد المسيح لدينونة العالم، بل يذكره في اختصار شديد، انظر ضد الوثنيين ٤/٤٧، تجسد الكلمة ١٠٥٠،

للصالحين ملكوت السموات، أما للذين عملوا السيئات فالنار الأبدية والظلمة

٤\_ لأنه هكذا يقول الرب نفسه أيضنًا " من الآن تبصرون ابن الانسان جالسًا عن يمين القوة وآتيًا على سحاب السماء في مجد الآب " .

٥\_ ولهذا السبب عينه نجد أيضًا كلمة للمخلص تهيئنا لذلك اليوم إذ يقول " كونوا مستعدين واسهروا لأنه يأتى في ساعة لا تعلمونها " لأنه بحسب قول الرسول بولس " لأنه لابد أننا جميعًا نظهر أمام كرسى المسيح لينال كل واحد ما كان بالجسد بحسب ما صنع خيرًا كان أم شرًا ".

وهذا لا يعنى أنه لا يهتم بالبعد الإسخاتولوجي، فهذه الكتابات تركز بالأكثر على السيد المسيح كخالق ومخلص، فعلى سبيل المثال يكتب القديس أثناسيوس كتابه الدفاعي " ضد الأريوسيين " وفيه يعتبر هرطقة الأريوسية أنها ضد المسيح فصل ١/١ وأيضنًا يذكر نفس الأمر في كتابه حياة

تجسد الكلمة

#### الفصل السابع والخمسون

وفوق كل شئ عش الحياة التي تؤهلك للأكل من هذه الشجرة، شجرة المعرفة والحياة، وتتمتع بالأفراح الأبدية. تسبحة ختامية.

١\_ إن دراسة الكتب المقدسة ومعرفتها معرفة حقيقية تتطلبان حياة صالحة، ونفسًا طاهرة وحياة الفضيلة التي بالمسيح . وذلك لكي يستطيع الذهن \_ باسترشاده بها \_ أن يصل إلى ما يتمناه وأن يدرك بقدر استطاعه الطبيعة البشرية ما يختص بالله الكلمة".

٢\_ فبدون الذهن النقى، والتمثل بحياة القديسين، لا يستطيع الإنسان أن يفهم أقوال القديسين. فكما أنه إذا أراد إنسان أن يبصر نور الشمس عليه أن يمسح عينيه ويجليها، لكي تقترب نوعًا ما من نقاوة النور الذي يريد أن يراه، حتى إذا استنارت العين يمكنها أن ترى نور الشمس. أو كما أنه إذا أراد انسان أن يرى مدينة أو قرية فيجب عليه أن يذهب إلى هناك لكى يراها ، هكذا فمن يريد أن يعرف فكر أولئك الذين يتكلمون عن الله ا يلزمه بالضرورة أن يبدأ بغسل نفسه وتطهيرها بتغيير طريقة حياته

ا هذه الآية من مت ٢٢:٢٦، وقد أضيف إليها عبارة " في مجد الآب " وربما كان ذلك بتأثير الآية "قإن ابن الإنسان سوف يأتي في مجد أبيه مع ملائكته" التي جاءت في مت٢١:١٧، حيث تشير الآية التالية إلى دينونة العالم مما يتفق مع سياق الكلام السابق. وحالة المجد هذه هي عكس حالة الفقر والتواضع المذكورة في الفقرة السابقة.

<sup>&</sup>quot; هذه الآية مركبة من الآيتين الواردتين في مت٢:٢٤، مت٤٢:٤٤، ولقد وردتا في المقالة الدفاعية الثالثة ضد الأريوسيين فقرة ٥٤، ٤٩ لإثبات ألوهية الابن وأنه يعرف الساعة إذ هو إله

۳ ۲کو ٥:٠١.

<sup>&</sup>quot; طهارة النفس كافية في حد ذاتها للتأمل في الله " انظر ضد الوثنيين ٢/٤.

انظر ضد الوثنيين فصل ٣٤.

ل جو هر الله لا يمكن إدراكه ἀκατάληπτος انظر الدفاع عن مجمع نيقية ٢٢، عن مجمع أرمينيا وسيلفكيا ٣٥. ولهذا فالذهن يمكن أن يدرك بقدر استطاعة الطبيعة البشرية ما يختص بالله الكلمة، وذلك لأن الابن، إذ هو الصورة الحقيقية للآب، فإن من يرى الابن يرى الآب أيضنا، انظر المقالة الأولى ضد الأريوسيين ٢١، ٢٣، ٢٧، ٢٨، عن مجمع سيلفكيا ٤٢، الدفاع عن مجمع نيقية ١٠.

عن أهمية أن يذهب المرء إلى بلد ما للتأكد بنفسه مما يحدث فيها انظر فصل ٢٨/٣٥٥ حيث يذكر القديس أثناسيوس أنه بالمثل من يريد أن يرى نصرة السيد المسيح على الموت فعليه أن يذهب إلى كنيسة المسيح.

و يقصد القديسين كتبة الوحى الإلهى.

ويقترب إلى القديسين أنفسهم بالاقتداء بأعمالهم. وهكذا إذ يشترك معهم في السلوك يمكنه أيضًا أن يفهم ما قد أعلن لهم من الله، وبعد ذلك إذ يكون قد ارتبط بهم ارتباطًا وثيقًا فإنه يفلت من الخطر المحدق بالخطاة والنار في يوم الدينونة، ويحصل على ما أعد للقديسين في ملكوت السموات، "ما لم تر عين ولم تسمع أذن ولم يخطر على بال إنسان" ما أعد للذين يعيشون في الفضيلة، ويحبون الله الآب بالمسيح يسوع ربنا الذي به ومعه يحق في الفضيلة، ويحبون الله الآب بالمسيح يسوع ربنا الذي به ومعه إلى لللب نفسه، مع الابن نفسه، في الروح القدس، الكرامة والقدرة والمجد إلى دهر الدهور لله أمين.

۱ اکو ۲:۹.

# فهرس للآيات الكتابية الواردة بالهوامش

|                         | P        | أولاً: العهد القدي |
|-------------------------|----------|--------------------|
| ٢صم٥: ١٠٠ ٢١: ٢٤ . ١٠٠٠ | الصفحة   | التكوين            |
| ٢٠١٢:٨                  | ٧        | 1:1 45             |
| ٢صم ٥:٥١٠٠              | ۸        | تك ١:٢٧_٢٦.١       |
| الملوك الأول            | ٩        | تك ۲:۲۱_۷۱         |
| ١٠٣١٠:٢ لمل             | ٧٠       | تك ٤ ٤ ا           |
| ١٠٩٢٣_٢١:١٧ امل         | 1.7      | ٠٠٠٠٠٠٨:٢٥٥١       |
| الملوك الثاتي           | 1 . ٣ ٣٣ | : ٤٩ . ٢٩: ٣٥ 5    |
| ١٠٩ ٢٥ ـ ٣٣:٤ لم٢       | 115      | تك ٩٤:٠١           |
| ٢مل:٥ ١٠٨               |          | العدد              |
| ٢مل ١:١١ ٢١:١١ س        | 1 . 1    | عد ۲۱:۲۱ ح         |
| ١٠١ ١٦ - ٨:١٩ مله٢      | 9 £      | عد ۲۲: ٥ ــ ۲      |
| ١٠٠٠١:٢٢ ا              | 99.95    | عد ۲:۲؛ ۱۷: ۲۰     |
| أخبار الأيام الثاني     |          | التثنية            |
| ١٠١ ٢٢:٣٥ خا٢           | ٧٠       | تث ۲۳:۲۱           |
| المزامير                | . 9 Y    | تث ۲۸:۲۸           |
| مز ۱۰:۱۳ مز             | 1.       | 7 .1 . 2 . 1 . 7   |
| مز۲۲:۲۲ ۱۰۳ مز          | 1        | تت ۱:۳: ۱_0 ، ۲    |
| مز۲۲:۲۱ ـ ۱۸ ۹۷         |          | يشوع               |
| مز ۲۳: ٤ ٢٥١            | 1.1      | يش ٦               |
| مز ۲:۲: ۲ ۲۲            |          | صموئيل الأول       |
| مز ۲۸:۲ ،۷ ۲۱           | 1.7      | ١صم ١٩:١٨          |
| مز ۹۱:۳۱ ۲۸             |          | صموئيل الثاني      |

<sup>&</sup>quot; يستخدم القديس أثناسيوس هذه الذكصولوجية ومثلها في كثير من كتاباته، منها الدفاع عن مجمع نيقية فصل ٣٢ ورسالته إلى سرابيون ٧، ٣٢.

القديس أثناسيوس الرسولي

| AND REAL PROPERTY AND REAL PRO |                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 . 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | إش ۲:۰۳                                     | مز ۲۰:۱۰۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1 . £                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | اِش ۲۰:۸:۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | مز۷۰۱:۰۲مز۷۰۱:۰۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 97                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | اش ۲۰:۸ ۹ ۹                                 | مز ۱۱۲:۷۷۲۷:۱۱۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 . 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | اش ۲۰:۲_۳۱                                  | الأمثال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | إش ۳۰:۹:۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰  | ام ۱۰۲:۲۲ ما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اش ۲۳:۸،۹،۰۰۰                               | إشعياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | اِش ۲۳:۸                                    | اِشْ ٢:٤ ١٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 117.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | اش ۱:۲۰ س                                   | اِش ٧:٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ارمياء                                      | اش ٨: ٤ ١٠٠٠٤ ١٠٠٠٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۹٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | إر ١١:٩١                                    | إش ۲:۱۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | حزقيال                                      | إش ٧:٩ ١١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1 . £                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | حز ۱ ــ ۳                                   | اِش ۱۳۲٩:۱١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | داتيال                                      | اِش ۱۰۱،۹۸۱۰:۱۱ سُا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | د١٧: ٤ ١                                    | اِش ۱۱۶ ، ۲۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 117 .111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۱۹: ٤٢ - ٥٧                                 | اش ۱۱:۰۱ ۱۰:۱۱ سا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | هوشع                                        | اش ۱۰۶،۱۰۱۹ ،۹۶۰۰۰۱:۱۹ ش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 9 £                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | هو ۱:۱۱                                     | 117.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٧٨٠٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | هو ۱۳: ۱ ۱                                  | اش ۱۰۸٤:٤٢،٦_٣:٣٥ ش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الحكمة                                      | ش ٤٤:٩-٠٠ ٢٠٠٠٠ ٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الحكمة ٢:٣٢_٤٢                              | ش ۲۰۳۰ م ۱۰۳ مه، ۲۰۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الحكمة ٢:٩١                                 | ش ۲۰:۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             | ش ۲۰۲ ۲:۰۳ ش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             | ش ۲۰۰۳ ۹۰ ۹۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             | - The Control of the State of t |

| لجديد | العهد اا | انيا: |
|-------|----------|-------|
| 535   |          |       |

|                              | الصفحة | إنجيل متى          |
|------------------------------|--------|--------------------|
| لو ١١:١٦ ١١:١١               | ۹۳     | مت ۲: ۳۳           |
| لو ۱۱:۱۹ ا عن ٥٤             | 99     | مت ۲: ۱ ـ ۳ ـ      |
| لو ١١:٢٤ ٢٦                  | 1 . 9  | متى ١١:٥           |
| إنجيل يوحنا                  | 11 £   | مت ۱۳:۱۱           |
| يو ۱:٣٠                      | 1 £ ٣  | ست ۲ : ۱ ۲ ت م     |
| يو ۲:۲ ۱۹                    | 177    | مت ۲۷:۱۲           |
| يو ۳:۳ ، ٥ ، ٤               | ٦      | مت ۱۹:۱۹           |
| يو٣:٣٣ ١٨                    | ۲      | مت ۲۹:۱۹           |
| يوه: ۹۹                      | ٣٧     | مت ۲۱:۳۳ ا ٤       |
| يو ۹: ۲۲ ــ ۳۳ ــ ۳۳ ــ ۱۱۰  | 177    | مت ۲:۲؛ ۲؛ ۵ ع     |
| يو ۱ : ۲۷ ــ ۳۷ ــ ۳۷ ــ ۱ م | 177    | مت ۲:۲۲            |
| يو۲:۱۲۱۷                     |        | إنجيل مرقس         |
| يو ١٠: ٢ ١٨                  | ١٤٣    | مر۳:۲۲             |
| يو ١٤:١٢، ١٣:١٦ ١٨           | 41     | مره:٧              |
| يو١١:٥ ١٤                    | 1 £ £  | مر ۱۰:۱۰ ۳۹:۱۰۰۰۰۰ |
| سفر أعمال الرسل              | 1 £ 1  | مر١١:١١            |
| اع ۲: ۲ ۲ ۲۷                 |        | إنجيل لوقا         |
| 197: 77: 401                 | 91     | لو ٤: ٤٣           |
| اع۲:۲۲ ۲۱ ۲۷:۲۶              | ٧٣     | لو ۱ ۱ ۱۸ ۱        |
| اع ٤:٣١١٣:٤ وأ               | ۸۲     |                    |
| اع۸:۲۳_۳۲ ٥٩                 |        | لو ١١:٥١           |
|                              |        |                    |

تجسد الكلمة

# فهرس للكلمات والأفعال التي وردت بالنص والهوامش (حسب الترتيب الأبجدي)

| اتحاد ۲۳،۲۶ ، ۲۰،                           | 15                                       |
|---------------------------------------------|------------------------------------------|
| 171,77,01                                   | (أ)                                      |
| أداة١٢٠ ع١٢٠                                | الآب۱، ۲، ۳، ۲،                          |
| 177,179                                     | ۲۱، ۱۱، ۱۹، ۲۲، ۲۰، ۱۲                   |
| آدم ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰                             | ۶۲، ۲۳، ۲۳، ۴۳، ٤٤، ۲٤، ۲۹               |
| 177, 77, 79, 771                            | 02,01,EY, EO, EE, EY                     |
| الأرض ٤، ٧، ٨،                              | ۲۵، ۷۷، ۲۲، ۲۲، ۲۷، ۲۸،                  |
| . VI . 7 02 . ET . Y 17                     | (119 (111 (1.7 (98 (91                   |
| ۲۷، ۵۷، ۱۸، ۸۸، ۱۹، ۲۹،                     | .177 .178 .170 .174                      |
| ١٣٢ ، ١١٦ ، ١١٦ ، ١٠٤                       | (107 (155 (157 (147                      |
| (150 (177 (170 (175                         | .177 .178 .17108                         |
| 157                                         | ١٦٨،١٦٧                                  |
| الأسد ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | أبديةأبدية                               |
| أعمال ٢، ١١، ١٢، ١٩،                        | الأبدية١٦٤، ١٢٠، ١٢٤،                    |
| ( £ £ ( £ Y , TY , TY , T £                 | 177,177                                  |
| (AÉ (77 605 601 (EY 650                     | ابلیس۱۳۰                                 |
| (110 (1.9 (9. (17 (10                       | YY, YY, OA                               |
| ۱۳۳ ۱۳۲، ۱۳۲، ۱۳۳،                          | الإبـن١، ٢٦، ٥٤، ٢٥،                     |
| 124, 121, 121, 131,                         | ,97 ,VY ,77 ,7Y ,OV                      |
| 107 (108 (158 TOL) 2019                     | ١٦٨ ، ١٦٧ ، ١٦٦ ، ١٢٣                    |
| 17. 109 110V                                | 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 1 |

| ١٥                                       | 177.1                          |
|------------------------------------------|--------------------------------|
| الرسالة الثانية إلى أهل كورنثوس          | is VI. VI                      |
| ١٦٦ ، ١٦٥ ٥٢١ ، ٢٢١                      | 197                            |
| ٢٧١٥_١٤:٥ مح٢                            | 13 27:27 ٢٦:٢٦                 |
| الرسالة إلى أهل غلاطية                   | الرسالة إلى أهل رومية          |
| غلا۳:۳۱ ۲۰                               | رومية ١:٠١٠٠٠                  |
| الرسالة إلى أهل أفسس                     | رومیة ۱:۵۱ ۳۰                  |
| اف ۲:۲ ۲۲                                | رومية ١:٢٦-٢٧ ١٤               |
| اف ۲: ۲۱ ۲: ۲                            | رومية ٥: ١٤١١                  |
| اف ۲:۷۱_۹ ۲۶                             | رو ۸:۳۳ ۲۳:۸ و                 |
| اف ۲:۰۱ ١٠٠٢                             | الرسالة الأولى إلى أهل كورنثوس |
| الرسالة إلى أهل كولوسى                   | ١٢٦٢٤_١٨:١ على ١٣٦             |
| كو٢:٥١ ١٣٤                               | ١كو ١:١٦ ٣١:١                  |
| الرسالة الأولى إلى تيموثاوس              | ١ کو ۱:۳۲۱                     |
| تیمو ۱:۲، ۱۵، ۲:۱ مور                    | ١ کو ۱: ځ ۲ ځ ٥                |
| الرسالة إلى تيطس                         | اکو ۲:۸۱۵۸                     |
| تيطس ٢:١ ٢٢٠                             | ١٦٨٩:٢ ع١                      |
| الرسالة إلى العبرانيين                   | ١كو ١٥:٠٢٧٥، ٢٠                |
| عب ۷:۰۷ ، ۹: ۲۶:۹ ، ۲۰:۷ ب               | ١٧ - ١٠:١٥ ع١ ٢٦:١٥ ع١         |
| عب ۱۰:۱۰ عب                              | ١٧ ٤٩:١٥ ع                     |
| عب ۲:۱۱:۳:۱۱                             | ١٣٠٥٣:١٥ عدد ١٣٥               |
| عب ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | ١١ ٥٥ ــ ٥٣:١٥ ع               |
| رسالة بطرس الأولى                        | ١٢ ٥٤:١٥ عند الكوه ١٠٤         |
| ١بط ٢:٢٢٠٠٠                              | ١كو ١٥:٥٥ ٨٧                   |
|                                          |                                |

| ايمان ، ٥ ، ٤                              | انسان ۱۰ ، ۲۳، ۲۱ ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الأعمالالأعمال                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (117 ,91 ,97 ,1. ,47                       | 171 (05 (07 (59 (57 (57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 170,177,157,117                            | (99 (97 (98 (VO (V) (7))                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (01 (24 (25 (24 (4.                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الإيمان١، ٢، ٢، ٢٠، ٢٢،                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | (9. (14 (10 (10 (0)                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۲، ۲۲، ۲۸، ۵۸، ۳P،                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | .179.177.110.1.9                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (1 EY (177 (1) X (1) X                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | (107 (157 (155 (154                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 177.159                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 171.17.                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (-)                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الأعمى٢٥، ٢٦، ٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| بارئ٥، ٢١                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1.9.150                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| بالخطيةب١، ١٤٩                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الإلهايا، ٧، ١٠، ٣٣،                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٧ بالنعمة                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۱۲، ۱۱۱، ۱۳۱، ۱۳۱،                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| بالوهيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 177,170,177,107                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 104.155                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لوهية۱، ۲۰، ۲۱، ۲۲،                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| بجو هره۸٤                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۹۲ ، ۹۱ ، ۸۷ ، ۸۱ ، ۷۳                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | (102 (122 (121 (172                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 177,107                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | مراضمراض                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لأمراض٢٥، ٥٢، ٥٤١                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لأمينت٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                            | الأوثان١، ٢، ٣٣، ١٤،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | لأنبياء٥٢، ٣٣، ٣٣،                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                            | (1 (91 (17 (10 (0)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 11.7 ,91 ,97 ,97 ,77                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                            | (177 (170 (1.7 (1.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 6117 61.9 61.Y 61.2                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                            | 107 (101 (1EX (1EY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 115.115                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 617 617 610 614 61. 69                     | 171.17.107.102                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                            | ٧٧، ٨، ٣٩، ٨٩، ٢١١، ١٦١ (١١٧ ) ١٦٥ (١١٧ ) ١٦٥ (١١٥ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) ١٩٥ (١٩٠ ) | ア3、 マ3、 P3、 Y0、 30、 IT。  ス7、 (Y) の Y3、 P3、 Y0、 30、 IT。 ス5、 (11、 P1、 Y1、 P2、 P2) ス7、 (11、 P1、 Y1、 P3) (11、 P2) (11、 Y1、 Y1、 Y1、 Y1、 Y1、 Y1、 Y2) (12、 Y2) (13) (14、 Y1、 Y1、 Y2) (14、 Y1、 Y2) (14、 Y1、 Y1、 Y2) (14、 Y1、 Y1、 Y2) (14) (14、 Y1、 Y1、 Y1、 Y2) (14、 Y1、 Y1、 Y1、 Y1、 Y1、 Y1、 Y1、 Y1、 Y1、 Y1 |

94

| ۸۱۱، ۱۱۱، ۱۱۹، ۱۲۱،         | التجسد۱، ۲۲، ۲۸، ۲۸،           |
|-----------------------------|--------------------------------|
| 171, 771, 071, 771,         | ١١١٥ ، ١٢١، ١٢٠، ١١٨           |
| ۱۳۱، ۱۳۰، ۱۲۹ ،۱۲۸          | 17.                            |
| 110 112 117 117             | تجســد۱، ۱۱، ۱۱، ۱۱، ۱۲        |
| (107 (159 (157 (177         | . EV . E E . Y 9 . Y 0 . 1 9 . |
| 170.177.17.101              | (117 (1. £ (9. (AY (A)         |
| جسـد۲، ۱۰، ۲۰، ۲۲،          | ۸۱۱، ۱۱۲ م۱۲۰ ۱۲۲، ۱۲۷         |
| ٤٨ ، ٤٦ ، ٤٤ ، ٤٢ ، ٢٨ ، ٢٤ | 107 107 17E 171                |
| 10, 10, 77, 77, 07, 31,     | 170. 171                       |
| 111 11. V 19° 19° 11°       | تجسدهده ۱۲، ۳۳، ۲۷،            |
| 177 . 177 . 17 119          | 175,179,119                    |
| ١٣٤ ، ١٣١ ، ١٣١ ، ١٣٩       | تعدی                           |
| 17.                         | تقواكا                         |
| جسده۱۲، ۲۲، ۳۲،             | التقوى١                        |
| ٤٩ ، ٤٦ ، ٤٤ ، ٢٧ ، ٢٥ ، ٢٤ | التوبة١٩ ١٩ ١٩ ١٩              |
| ٥٥، ٥٥، ١٥، ١٢، ٢٢، ١٤،     |                                |
| ۵۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۹۲، ۲۷،     | (5)                            |
| ٠٨٤ ١٨١ ١٧٦ ١٧٥ ١٧٤ ١٧٣     | الجسد ٢١ ، ٢٢ ، ٢٢ ،           |
| 17. 11.7 11.0 191 11        | ٠٤٨ ،٤٧ ،٤٤ ،٤٢ ،٣٨ ،٣٥        |
| 189 (187 (180 (149 (        | ٠٥٦ ،٥٤ ،٥١ ،٥٠ ،٤٩            |
| 109.                        | ٧٥، ٨٥، ١٦، ٢٢، ٣٢، ٥٧،        |
| جسده الخاص١٢، ٢٢،           | ۲۲، ۹۲، ۲۷، ۲۷، ۵۷، ۲۷،        |
| ٥٢، ٧٥، ٨٥، ٣٧، ٨٨          | ۹۱، ۸۸، ۵۸، ۸٤ ، ۷۹            |
| جوهر۸٤، ۱۲۳                 | (110 (1.9 (1.V (1.0            |
|                             |                                |

| (5)                                                   |
|-------------------------------------------------------|
| حضور ٤٠، ٧٨، ٧٢١                                      |
| الحقا۱۸، ۲۰، ۲۰، ۳۳                                   |
| (YÉ (O) (07 (EO (EÉ (                                 |
| 111 013 193 393 7113                                  |
| 311, 111, 771, 071,                                   |
| 170,179,175,177                                       |
| حكم١١، ١٥، ١١، ١٩،                                    |
| 111:1.2:17.                                           |
| الحياة٨، ١٠، ٢٠، ٢٢،                                  |
| ٠٤٩ ، ٤٨ ، ٤٠ ، ٢٩ ، ٢٧                               |
| ۲۵، ۱۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲،                           |
| ۹۲، ۹۷، ۲۸، ۵۸، ۲۸، ۲۸، ۲۸، ۲۸، ۲۸، ۲۸، ۲۸، ۲۸، ۲۸، ۲ |
| (14. (179 (174 (110                                   |
| (108 (179 (17) (17)                                   |
| 177                                                   |
| دیاة ۱۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲،                                  |
| ۸۲، ۲۹، ۳۳، ۲۳، ۱٤، ۸۲،                               |
| ٠٨٣ ، ٨٢ ، ٨٠ ، ٧٦ ، ٧٢                               |
| (1.7 (1.8 (1.1 (9) (10                                |
| ٠١٢٦ ،١٢١، ٢٢١، ٢٢١،                                  |
| (121 (179 (17) (17E                                   |
| (101 (159 (15V (157                                   |

| 177.177.170                 |
|-----------------------------|
| (さ)                         |
| فالق۱، ۳، ٤، ٥، ۲،          |
| ۲۱، ۱۸، ۲۰، ۲۲، ۲۲، ۲۰، ۲۰، |
| ٠٨٨ ،٥٦ ،٥٠ ،٥٠ ،٣٢         |
| 121, 177, 170, 177          |
| 177,104,150                 |
| خشب ٥، ٤٠، ٢١، ٩٧، ١٠٢      |
| الخطية١٩ ، ١٢ ، ٢٩ الخطية   |
| خطیة نطیة                   |
| الخالص٣، ٤، ٧٤، ٢٠،         |
| 1.7                         |
| خــلاص۱، ۳، ۲۶، ۲۶، ۲۷،     |

301, 101, 101, POI,

1.7 (1.7 (1.7 (97 (1)

خلاصنا....۲، ۲۰۱، ۲۰۱، ۱۲۰

٩ف

٠٤٠ ، ٢١ ، ٢١ ، ٢١ ، ٢١ ، ٢١

(£1, £2, £3, £3, ×3, ×5)

الصورة...... ٢٣، ٢٩، ٢٣،

صورة.....٧، ۱۱، ۱۲، ۱۱، ۱۰

T1, 11, P1, 17, 77, 77,

(£1 (£. (٣9 , ٣٨ , ٣٧ , ٣0

ضد الهرطقات.....، ٢، ٣٣،

اضعف .....۲، ٥، ١٦، ١٦ م

٠ ١٢، ٢٢، ٢٥، ١٦، ٢٢،

· 1 £ Y . 1 77 . 1 . 7 . 1 . Y

ضلال..... ١، ٥٦، ٢٤،

الطبيعة......٩، ١٤، ١٨، ٧٤،

1111 ,94 ,98 ,44 ,04

11 11 11 11 119

141, 131, 631, 141

الطبيعي.....ا٢٠٠٠

طرد... ۲۵، ۲۲، ۷۸، ۳٤۱، ۷٤۱

٠ ٨٥ ١٨٢ ١٨، ١٧٩ ١٧٥ ١٦٤

171, 11, 171

10. 11EA

117 .1.0 .AV

177 . 2 . 671

07,50

(ض)

| (w)                               | (117 (1.7 (1.0 (05 (07 |
|-----------------------------------|------------------------|
| ساد                               | ١٢٤ ، ١٢١ ، ١٢١ ، ١٢٩  |
| السحر٨٢، ٣٠، ٧٨،                  | 071, 171, 171, 171,    |
| ١٣٩ ،١٣٨ ،١٣٦ ،١٣٥                | 175,177                |
| 121, 127, 121, V31,               | خليقة١٥                |
| 177,107,101                       | الخير، ٢، ٩، ٧٨        |
| سکن ۱۲۲، ۲۶، ۲۲۱                  | (2)                    |
| السماء ۹ ، ۲۲ ، ۹ ، ۲۲ ، ۹ ٤ ،    |                        |
| ٠٨٨ .٧٣ .٧٢ ،٧١ ،٧٠ ،٥٠           | الدين٥٨ ، ٥٦           |
| 170,177,100,99,91                 | (3)                    |
| 177,175,177                       |                        |
| السموات۷، ۲۲، ۲۲۱،                | ذاته۱۲، ۲۰، ۲۹، ۲۶،    |
| ١٦٨                               | (40, 49, 07, 08, 54,   |
| سیادة۱۲، ۱۵، ۲۱، ۲۷، ۱۳۳          | ٠١٢٤ ، ١٢٢ ، ١١٤ ، ١١٣ |
| (血)                               | 17.                    |
| شجرة ۹۷،۹۷،۷۲۱                    | ذبيحة١٦، ٢٠، ٢٥،       |
| شرکاء ٣٧                          | 77, 77, 311, 711       |
| شرور ۱، ۱۱، ۲۰، ۲۰،               | (J)                    |
| £7, 73                            |                        |
| الشفاء٨٥، ١٢٤، ٥٤١                | الروح١٢، ١١، ١٥،       |
| الشفاء ١٤٥ ، ١٠٢ ، ١٤٥ ، ١٤٥ م١٤٥ | 171, 111, 731, 151     |
| الشيمس ٤٠ ٨٤، ٩٤،                 | (j)                    |
| (117 (110 (9. (1) (0.             |                        |
|                                   | زمنینا۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲    |
|                                   |                        |

| 171, 071, 131, 771,                     |
|-----------------------------------------|
| 177                                     |
| شمس ۱۹۱                                 |
| (ص)                                     |
| صادقمادق                                |
| 178,110                                 |
| الصالح١، ١٦، ٥٦، ٣٤،                    |
| 105.175.07                              |
| صالح۸، ۲۹، ۸۸، ۱۱۸                      |
| صانععن ٥٣ مانع                          |
| صدق۱۸، ۱۹، ۲۲،                          |
| 185,110                                 |
| الصــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 140.40                                  |
| صلاح۲، ۱۵، ۱۷،                          |
| ۲۲، ۲۲                                  |
| الصليب٢، ٤٥، ٨٥،                        |
| (17, 17, 17, 17, 17)                    |
| ٠٨١ ،٧٩ ،٧٨ ،٧٦ ،٧٤ ،٧٤                 |
| ٠٩٧ ، ٩٢ ، ٩٢ ، ٨٢                      |
| 175 (1.4 (1.4 (1.4                      |
| (10Y (159 (151 (17)                     |
| 177                                     |
|                                         |

تجسد الكلمة

١١ف

القديس أثناسيوس الرسولي

٠ اف

| 117,110,91,94,94                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (2)                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| 1177 119 111 111V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | العاقيلاه ٢٠، ٢٩،                      |
| 115 M 1157 179 17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 144 .44                                |
| 175.17.109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | عاقل ٥٦، ٢٦                            |
| عدم الموت٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | العاقلة٨، ٢١، ٢٩، ٣٠،                  |
| العرافة١٣٥ ، ١٢٥ ، ١٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۸۸ ، ۸۷ ، ۷۷ ، ٤١ ، ٣٥                 |
| 159 .177 .117 .17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | عاقلة ٢٦، ٢٩، ٣٣، ١٤                   |
| عذارى١٤١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | عبادة۱، ۲، ۲۸، ۳۰                      |
| العقل ٢٤، ٢٤، ٢٤، ٢٨،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۲۳، ۲۲، ۷۰، ۲۸، ۷۸،                    |
| 1 59 , 1 7 7 , 1 1 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1117 (1.0 (1.7 (1                      |
| عفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (127 (100 (177 (1))                    |
| عقوبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 171, 171, 107, 101                     |
| علامة١٢، ٥٢، ٢٩،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 177                                    |
| ٤٧، ٢٧، ١٨، ٢٨، ٤٨، ٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عبادة الأوثان۱، ۲، ۳۳،                 |
| ۹۸، ۲۹، ۸۹، ۱۱۲، ۱۳۸،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | (100 (1.7 (1 (AV (OV                   |
| 177,104,159,151                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 171EV                                  |
| عمل ۱۹، ۲۱، ۲۵، ۲۲،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | العبودية١٧٠، ٥٩                        |
| (13, 93, 70, 17, 31, 01,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | العدم٥، ٧، ٨، ١٠ ١١،                   |
| ١٢٣ ،١٠٩ ،٩٠ ،٨٧ ،٨٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" "" |
| غوایة۱۱، ۳۵، ۱۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 171, 171, 171                          |
| (e)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عـــدم۸، ۱۱، ۱۹، ۲۰، ۲۰                |
| فدیة٤٢، ۲١، ۲۰۱، ١١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٠ ٢٢، ٣٢، ٤٢، ٥٢، ٨٢،                  |
| الفساد ٩٠٠٠١، ١١، ١١،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۲۳، ۲۷، ۲۵، ۲۵، ۲۲، ۲۵،                |
| 19 (11 17 (10 (18 (14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | (AE (A. (YY (YO (YE (TY                |
| 437 18 18 FOR 18 |                                        |

| ٠٥٠ .٣٥ .٢٦ . ٢٤ . ٢٣ . ٢٢                 |
|--------------------------------------------|
| 70, 70, 101, 0V, 07, 0T                    |
| 179 ,97 ,VO ,VE ,7V                        |
| 170.17.181.18.                             |
| فساد۹، ۱۰، ۱۱، ۱۹                          |
| .70 .71 .77 .75 .77 .                      |
| 117, 17, 17, 17, 111                       |
| فضيلة١٥١ ما                                |
| فلاسفة ۲۰، ۲۰،                             |
| (119 (11) (11) (11)                        |
| (157 (128 (128 (121)                       |
| 159.151                                    |
| القلسفةقان ١٣٥                             |
| 177.181                                    |
| (ق)                                        |
| قدس ۲۲، ۲۲، ۹۶، ۲۲۱                        |
| قدوس۱۱۰، ۱۱۱، ۱۱۲،                         |
| 115.115                                    |
| القيامــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٧٧، ٢٠، ١٢، ١٢، ٥٢، ٢٢،                    |
| ٧٢، ٤٧، ٥٧، ٧٧، ٤٨، ٥٨،                    |
| (121 (172 (110 (97 (9.                     |
| 1706189                                    |
|                                            |
|                                            |

154 1174 175 114

تجسد الكلمة

۳۱ف

القديس اثناسيوس الرسولي

۲۱ف

موت.....۱، ۲۲، ۵۵، ۸۵،

٠٦١ ١٦، ١٢، ١٦، ١٦، ١٦،

15, PT, Y, (Y) 17, OV)

١١٠٣ ، ٩٧ ، ١١، ٧٨ ، ٧٦

15101110110115

مماثلة الصورة.....٢٦، ٢٣

الناموس .....١٥١، ٢٠ ٤٢،

101,110,

150

177

۱۱٤ ، ۲۳، ۳۳ ، ۳۲

نبوءة.....٩٩، ١٠١، ٥٠١،

111 11.9 cl. 4 cl. 7

3110 0110 1110 0710

نبی....... ۱۰۳ ،۹۸ ،۵۰ ،۱۰۳

117,110,118,1.9

٩٦.....لسن

٢٩ ، ١٩ ، ١٢ ، ٩ ..... قعنا

ال نفس ..... ٢٦، ٢٣. ١

.9. (Y7 (£9 (£7 (£)

102 (101) (14. (17)

نورًا ..... ١٢١، ١٢١

| 112 (111 (1.9 (1.0                       | اللسانا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| .177 .17179 .171                         | ٧٠ قنعال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 11 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | ٧٤قنعا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 105 1154 1157 1150                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 177.17.107.107                           | (5)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مخلّصنا۲، ۲۸، ۲۸،                        | مائتمائت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 101,124,122                              | ٢٥، ٨٥، ١٢، ٨٢، ٥٧، ٩٨،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| المخلوق١٥٠، ٢٨، ٣٠،                      | 1715.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 179 ( 21 , 47 , 40                       | المادة ، ٥، ٩٧، ٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| مرض۲۰، ۲۲، ۲۵، ۲۲                        | مادة٤، ٥، ٧، ٩٧،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| المسكونة١٤١، ١٤، ٢٤،                     | ۱۳۳،۱۳، ۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| · 1 £ 7 . 1 T Y . 1 . 0 . 10             | مثال الله المثال |
| 177 .10V .1EV                            | مثل۱، ۵، ۸، ۱۲، ۲۹،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مشابه ۱۲۱، ۱۲۹، ۱۳۱                      | ٠٨١ ،٧٣ ،٧٢ ، ٦٨ ، ٦٤ ،٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| معرفة ٩، ١١، ٢٩، ٣٢،                     | (1.9 (1.1) (97                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (27 , 27 , 77 , 77 , 78 , 77 , 78 ,      | ١٣٤ ، ١٢٥ ، ١٢٣ ، ١١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٠٨٨ ، ٨٧ ، ٧٣ ، ٥٤ ، ٤٦                  | (10Y (10E (159 (15A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 177 . 17 177 . 117                       | 17. (109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| معرفة الله ٢٩، ٢٣،                       | محبة٥٢، ٢٤، ٧٤، ٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٠٥٤ ، ٤٦ ، ٤١ ، ٢٧ ، ٢٥ ، ٣٣             | المخلص١٠ ٢٥، ٢٧، ٢٧،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 17.6117.75                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| المعلم ٢٤، ٤٣ المعلم                     | ١٥٦ ، ٥٤ ، ٥٣ ، ٤٧ ، ٤٥ ، ٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| المعلّم ٢٤، ١٥٤ ا، ١٥٤                   | ( ) 3 5 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الملك ١١٦                                | ۷۷، ۸۷، ۹۷، ۱۸، ۲۸، ۵۸،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                          | ٧٨، ٨٨، ١٩، ٩٣، ٤٩، ٧٧،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| ملك ٢٦، ١١٦                   |
|-------------------------------|
| الملك١١، ١٤، ٥٣، ٢٣،          |
| 77, 57, XY, Y.1, 771,         |
| 175                           |
| مل ای ۲۲، ۲۵، ۲۳، ۲۸،         |
| 393 (1.1 .1.1)                |
| 311,011, 111, 101,            |
| ١٦٣                           |
| مملکة                         |
| 1126111                       |
| الموت٩، ١١، ١١، ١٥،           |
| ۲۲، ۲۲، ۲۹، ۲۹، ۲۲، ۲۲،       |
| 37, 07, 77, 77, 97, 07,       |
| , EY , EO , T9 , T1 , TY , T7 |
| 30, 50, 40, 601,05            |
| ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲،       |
| . YO . YE . YY . YI . Y 79    |
| ٠٨١ ،٨٠ ،٧٩ ،٧٨ ،٧٧ ،٧٦       |
| ٠٩٢ ، ٨٨ ، ٨٧ ، ٨٤ ، ٨٣ ، ٨٢  |
| 110 11. 2 ,97 ,90 ,94         |
| 11. 119 1171                  |
| (140 (144 (141)               |
| (100 (159 (15) (15)           |
| 177.17.109                    |
|                               |
|                               |

تجسد الكلمة

٥١ف

# فهرس للكلمات: الله، الكلمة، المسيح، يسوع (حسب الترتيب الأبجدي)

| ٠١٠ ١٠ ٢، ٢، ١٠                         | لكلمة |
|-----------------------------------------|-------|
| (19 (17 (10 (12 (17 (1                  | ١     |
| . 10 . 17 . 77 . 77 . 27 . 07 .         |       |
| ۲، ۲۷، ۲۸، ۲۹، ۳۰، ۲۳،                  | ٦     |
| ۲۵ ، ۲۷ ، ۲۷ ، ۲۷ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، | 0     |
| ٤٩ ، ٤١ ، ٤٢ ، ٤٤ ، ٤٤                  | ٣     |
| 00, 100, 000, 100, 100                  |       |
| ۲، ۲۲، ۳۲، ۲۲، ۵۲، ۵۲، ۲۷،              | 1     |
| ۷، ۱۸، ۷۸، ۸۸، ۹۰، ۹۰، ۷۰               | 0     |
| 117 11. V 11. £ .9,                     | ٨     |
| ١١٠، ١١١، ١١١، ١١١،                     | 1     |
| 170 171, 771, 071,                      | 1     |
| ٠١٢٥ ١٢١، ١٢٧، ١٢٩                      |       |
| ۱۳۲ ۱۳۲ ۱۳۱ ۱۳۱.                        |       |
| ١٤١، ١٣٩، ١٣٥، ١٣٤                      |       |
| 1151 1150 1155                          |       |
| 17. 109 110V 107                        |       |
| 177, 771, 771, 771                      |       |
| 19.10.9.4.1                             | کلم   |
| TY . 77 . 70 . 75 . 71 . 77             |       |

| ٦ ، ٥ | . ٤ . | ۲، ۳  | ٠١    |        | الله |
|-------|-------|-------|-------|--------|------|
| .10   | ۱۳    | .11.  | ٠١٠،  | ۹ ،۸   | ، ۷، |
| ۲۲،   | ۲۱،   | 619   | 611   | 414    | ۱۲۱  |
| ٠٣.   | ،۲۹   | ۲۲،   | ۲۲    | ۲۲،    | ۲۳،  |
| ۲۳۷   | ۲٦،   | ،۳٥   | ٤٣٤   | ۰۳۳    | ۲۳،  |
| . £ £ | ۲٤،   | ۱٤١   | ٤٤.   | ،۳۹    | ۲۸،  |
| 101   | .0.   | ٤٤٨   | ٤٤٧   | ٤٤٦    | . 20 |
| .09   | ٠٥٨   | ٠٥٦   | ,00   | ٤٥٤    | ۰٥٣  |
| ٠٦٦.  | .70   | ٤٢٥   | 17,   | 17,    | ٠٢.  |
| ،۸۸   | ٠٨٥   | ٠٧٩   | ۲۷،   | ۲۱،    | ۸۲،  |
| 694   | .90   | ۹٤    | ۹۲    | ٠٩.    | .19  |
| ٠١٠٨  | د ۱ ، | 1 . 1 | ٠٢ ،  | ١      | .99  |
| .114  | 6110  | .11   | ۲ ،۱  | 17.    | 111  |
| .170  | .177  | ۱۱،   | 1. 7  | ۲. ،   | 119  |
| 171   | ۱۳.   | ۱۲،   | 9 (1  | ٠، ۲۸  | 177  |
| ۱۳۸   | ۱۳۷   | .18   | ۲،۱   | ro .   | 127  |
| 1150  | .124  | ٠١٤   | 1 .1  | ٤٠ ، ١ | 4    |
| 101   | 101   | 110   | 1:    | د، ۸۶  | ٤٦   |
| ۱۲۳   | 171   | ۱۱٦   | 10    | 1, 00  | 0 8  |
| 141   | ۱۱۲۰  | 1 .17 | ٧ ،١٠ | 17.1   | ٦٤   |

| (                               |
|---------------------------------|
| الهلك ١٥٠ م٢                    |
| ٤٥ ، ٤ ،                        |
| الهواء١٢، ٧٠ ٢٧،                |
| 170,172,97,77                   |
| الهيكل ١١٤،١١                   |
| ٧٤ ، ٢١ ٢١، ٤٧                  |
| هيكلاً ٢١، ٩٨                   |
| (e)                             |
| الوجود٧، ٨، ١١، ١١،             |
| 177,119,17                      |
| الوصية٩، ١١، ١٢،                |
| 1.1.10                          |
| (3)                             |
| يؤلهنا ١٥٩، ٩٥١                 |
| يشفق                            |
| يموت١٥، ٢٢، ٢٧، ٥٥              |
| ، ۲۰ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۰ ، ۲۰ ، |
| 14, 77, 77, 371 44              |
| يهاكاه. ۲۰ ۲۰ ۲۲                |
| 77,77,77                        |
|                                 |

القديس أثناسيوس الرسولي

| (11. (1.9 (1.A (1.Y     | ۱۹۳، ۲۳، ۲۳، ۲۳، ۲۶، ۲۶، ۲۶، ۲۹، ۲۶، ۲۹، ۲۹، ۲۹، ۲۹، ۲۹، ۲۹، ۲۹، ۲۹، ۲۹، ۲۹ |
|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| (111, 111, 011, 111)    | .01 .029 .27 .20 .22                                                        |
| 111, 111, 111, 171,     | ٢٥، ٨٥، ٧٢، ١٧، ٨٧، ٥٨،                                                     |
| 371, 771, 771, 771      | ٨٨، ٣٩، ٥٩، ٤٠١، ٧٠١،                                                       |
| 1127 1121 112 119       | ۹۰۱، ۱۱۱، ۱۱۲، ۱۱۱، ۱۱۹                                                     |
| (1EV (1E7 (1E0 (1ET     | ١٢٤ ١٢١، ١٢١ ، ١٢١                                                          |
| (101,10,1159,151        | ١٣٢، ١٣١، ١٣٩، ١٣٢                                                          |
| 100,102,104,104         | .179 .170 .172 .177                                                         |
| 109,101,101,107         | 1181 1188 1187 1181                                                         |
| .171, 171, 771, 771,    | 175 (109 (10V (107                                                          |
| 371, 771, 771, 771,     | 177                                                                         |
| 141.14.119              | مسیح                                                                        |
| يسوع ۱، ۲۲، ۲۹،         | ۲۲، ۲۲، ۲۹، ۲۹، ۲۲، ۲۲،                                                     |
| ۸۳، ۲۵، ۲۲، ۲۲، ۲۷، ۲۱، | ٠٥٤ ،٥٠ ،٤٨ ،٤٥ ،٤٤ ،٤٢                                                     |
| (1) 4 (1.5 (1.1) (9)    | ٥٥، ٨٥، ٩٥، ١٦، ٢٢،                                                         |
| 311, 011, 111, 101,     | ٤٢، ٨٢، ٩٢، ١٧، ٢٧، ٥٧،                                                     |
| 171,100                 | ۲۷، ۲۷، ۸۱، ۸۱، ۲۸، ۲۸،                                                     |
|                         | ع ۸، ۵۸، ۲۸، ۷۸، ۸۸، ۹۸،                                                    |
|                         | .97,90,92,97,91,9.                                                          |

# فهرس لأسماء أعلام وردت بالنص (حسب الترتيب الأبجدي)

| الصفحة                                              |
|-----------------------------------------------------|
| إبراهيم ٩٩، ٩٩، ٢٠١، ٣٠١، ١١٦، ١١٦                  |
| أحاز ٩٨                                             |
| ارميا ۱۱۲،۱۰۳،۹۸                                    |
| إسرائيل ٢٩٤ ، ١٠١، ١٠١، ١١١، ١١١، ١١١ ، ١١٥         |
| اسكيليبوس ١٤٥                                       |
| إشعياء ٢٥، ٢٦، ٥٠، ٢٩، ٨٩، ٩٤، ٨٩، ١٠٠، ١٠٠ وإشعياء |
| 150.170.117.110.115.117.1.9                         |
| أفلاطون ٥، ٨، ٢٧، ٢٧، ٩٣، ٢٢١                       |
| القانة ٩٨                                           |
| اليشع ١٠٩                                           |
| آموص ۹۸                                             |
| العذراء١١، ٩٤، ١٥، ٩٣، ٥٦، ٩٩، ١٠٤                  |
| إيليا ١١٣                                           |
| بوذي ٩٨                                             |
| تارح ۹۸                                             |
| حزقيال ٩٨                                           |
| حلقيا ٩٨                                            |
| دانیال ۱۱۱، ۱۱۲، ۱۱۲، ۱۱۳ ، ۱۱۳                     |
| داود ۸۹، ۹۹، ۱۰۱، ۱۰۱، ۳۰۱، ۵۰۱، ۱۱۲                |
|                                                     |

تجسد الكلمة

زفس..... ۱۳۹

1

٩١ف

ديونيسيوس ٢٤، ١٤٥، ٢١، ١٢٤، ٥١، ٢٤١

القديس أثناسيوس الرسولي

٨١ف

11.7.1.1.1.1.99.91

11.7.1.0.1.2.1.4

# فهرس لأسماء الشعوب (حسب الترتيب الأبجدي)

| 157      | 179 (   | ٧٩     | الهنود      |  |
|----------|---------|--------|-------------|--|
| د ۲۶ د د | 01 . 44 | ٠١     | اليهود      |  |
| ،۹٦ ، ۹  | 10,95   | ۹۳ ،۷  | 1 . ٧ .     |  |
| 11.7     | 11.0    | .1.1   | 691         |  |
| .11.     | 61.9    | 61.1   | 61.Y        |  |
| 1111     | 110     | ١١٤    | .115        |  |
| .124     | 1127    | ۱۳٤    | 111         |  |
|          |         | 170    | 1121        |  |
| ۱۳۲      | ٠١      |        | اليونانيون. |  |
| .122     | 1124    | 1313   | .185        |  |
|          | 10      | 9 ,104 | 1150        |  |
| 101      | البحار  | ا وراء | شعوب فيم    |  |

| الصفحة                    |
|---------------------------|
| اركاتيا١٥١                |
| إسرائيل١٠١،               |
| ۸.۱، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۱۱،       |
| 110                       |
| اشور ١٠٠، ٩٤              |
| الأثيوبيين١٥١             |
| الآراميين١٠١              |
| الأرمن١٥١                 |
| الأمم ١٠٠٠ ١١، ٢١، ٢٩، ٢٩ |
| 115 (1.0 (1.1 (94 (       |
| 17. 117 110 1118.         |
| الأموريون١٠١              |
| البرابرة ١٥٣ ، ١٥٢ ، ١٥٣  |
| السكيتيون١٥٣              |
| الغوطيين١٥١               |
| الفرس١٥١                  |
| الكلدانيين ١٣٩.، ١٥١، ١٥١ |
| المصريين٥٠١، ١٣٩، ١٤٧،    |
| 101                       |
| ١٠١، ٩٤                   |

| سلیمان ۱۱۲،۱۰۰،۹۸                                   |
|-----------------------------------------------------|
| ستحاریب ۱۰۱                                         |
| صموئیل ۸۹، ۹۹، ۹۸                                   |
| عماليق١٠١                                           |
| عماتوئيل ٩٨، ٩٣                                     |
| الامك ٩٨ ١٩٨                                        |
| موسى ٧، ٩، ٩٣، ٩٧، ٩٩، ١٠١، ٢،١، ٣٠١، ٥٠١، ١١١، ١٠٥ |
| 177                                                 |
| نوح ۱۲۷،۹۸ نوح                                      |
| هابیل ۹۸                                            |
| هيراكليس ١٤٥                                        |
| يارد ۹۸                                             |
| يسى ۱۱۰،۹۸                                          |
| یشوع بن نون ۱۰۱                                     |
| يعقوب ١١٥، ١١٤، ١٠٥، ١١٥، ١١٥، ١١٥، ١١٥             |
| يهوذا ۱۹۸ ۱۱۶،۱۰۱ عادا                              |
| يوآش ١٠٠                                            |
| يوشيا ۸۹، ۱۰۱، ۱۰۰                                  |
|                                                     |
|                                                     |

# فهرس للتشبيهات التي إستخدمها القديس أثناسيوس القديس أثناسيوس (حسب الترتيب الأبجدي)

#### الصفحة

الأسبستوس..... ١٢١، ٢٧، ١٣٠ الأعمى والشمس ..... ٩٠ البذور ...... ٢٠ الجسد والتفس .... ١٢١ الحيّة المدوسة ..... ١٨ الشمس.....الشمس ١١٦، ١٩، ١٩، ١٩، ١٥، ١٥، ١٥، ١٩، ١٩، ١٠، ١١، ١١١، 171, 371, 071, 531, 751, 751 العقل واللسان ..... ١٢٣ النجار..... القش ..... ٢٢، ١٢٨ ، ٢٢ ، ١٣٠ النار..... ٢٢، ٢٧، ٢٠، ٢٠، ٢٢، ٢١، ٢١، ٢١، ١٦١، ١٦١ المصارع النبيل..... ١٨ تجدید الصورة..... ۲۸، ۵۰ المعلم الصالح..... ٣٤، ١٧١ سكن الملك بالمدينة... ٢٤ لعب الأطفال بالأسد ... ١٨ هزيمة الملك للطاغية. ٧٨

## فهرس لأسماء مدن وبلاد (حسب الترتيب الأبجدي)

#### الصفحة

| أريحا١٠١                                              |       |
|-------------------------------------------------------|-------|
| اشور ١٠٠، ٩٤                                          |       |
| اورشلیم ۲۱، ۱۰۱، ۱۰۱، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۱۲، ۱۱۳ اورشلیم | 117 . |
| اليونان ٥٨                                            |       |
| السامرة ١٠٠، ٩٤                                       |       |
| بابل ۱۱۲                                              |       |
| دمشق ۱۰۰،۹٤ قشم                                       |       |
| فارس ١٠٥                                              |       |
| مصر۱۰۶، ۱۹۶، ۱۰۲، ۱۰۲، ۱۰۲، ۲۰۱، ۲۰۱، ۱۳۸             |       |

القديس أثناسيوس الرسولي

تجسد الكلمة

| Αὐτοαλήθεια    | (الحق ذاته)        |          |
|----------------|--------------------|----------|
| Αὐτοδικαιοσύνη | (البر ذاته)        |          |
| Αὐτοαρετή      | (الفضيلة ذاتها)    |          |
| Διὰλυσις       | (نتحل)             |          |
| Οἱ ἔξωθεν      | (الذين هم من خارج) |          |
| Λύειν          | (نقض)              | Y1       |
| Αντίψυχον      | (فدية)             | 1.7 .7 £ |
| Λύτρον         | (فدية)             | Y1       |
| Τό κέντρον     | (ذنب العقرب)       |          |
| ὀρμάν          | (يندفع)            | YY       |
| Φιλοσοφοί      | (فلاسفة)           | ۱۱۸ ،۸۸  |
| Κρεῖτων        | (الأفضل)           | 1£Y      |
| Μεῖζων         | (الأعظم)           | 1 £ Y    |
| Πεῖρα          | (اختبار)           |          |
| Κατορθώματα    | (أعمالاً عظيمة)    |          |
| Ακατάληπτος    | (لا يمكن إدراكه)   |          |
|                |                    |          |

| ومعناها | اليونانية     | للمصطلحات      | فهرس |
|---------|---------------|----------------|------|
| امش)    | في النص والهو | س ترتیب ورودها | (حس  |

| Διὰ τήν ἡμῶν σωτηρίαν      | (لأجل خلاصنا)          | ٠٢           |
|----------------------------|------------------------|--------------|
| Μετέχω                     | (یشترك)                |              |
| Τοῦ Λόγου αὐτοῦ μετασχόντα | فليقة شركة في كلمته)   | ١٦ (وكان للذ |
| Αλήθεια                    | (الحق)                 |              |
| Πνεύμα τῆς ἀληθέιας        | (روح الحق)             | ٠٠٠٠٠١٨      |
| Θεόν ἀληθή                 | (الله هو صادق)         |              |
| Ναός                       | (هیکل)                 |              |
| ὄργανον                    | (أداة)                 |              |
| Περικεκλεισμένος           | (محصورًا)              | ٠٠٠. ٤٨      |
| Ιδιοποιεῖσθαι              | (جعله " جسدًا " خاصاً) |              |
| Μεταβάλειν                 | (پحول)                 |              |
| Αὐτοζωή                    | (الحياة ذاتها)         | 07           |
| Αὔτο                       | (ذات)                  |              |
| Αὐτοσοφὶα                  | (حكمة "الآب" ذاتها)    |              |
| Αὐτολόγος                  | (كلمة "الآب" ذاتها)    |              |
| Αὐτοδύναμις                | (قوة "الآب" ذاتها)     |              |
| Αὐτοφώς                    | (نور "الآب" ذاته)      |              |
|                            |                        |              |

القديس أثناسيوس الرسولي

٤٢ف

٥٧ف

تجسد الكلمة

## القصل الرابع TT . 1 £ ................ 1 £ 9 ...... 1/£ 107 ..... 1/0 , 2/2 171 ..... 0/2 القصل الخامس TY . 1 2 ...... 0 1 2 ..... 77 ,9 ,0 القصل السادس 11 .7 ...... 7 140 ..... 9\_ 5/7 القصل السابع الفصل الثامن ٤٣ ،٣ . ..... ٨ ٣٠....٩ ٨ القصل التاسع 1 £ V ...... 11\_9 الفصول ٩، ٢٧ .....٢٧ ،٩ الفصول ٩ ، ٢٠ ..... القصل العاشر Y7. £ T ..... T/1. ٥ .... ٤/١٠ YE ..... TX . Y1 . 1 .

| فهرس لشواهد من كتابات أخرى للقديس |  |
|-----------------------------------|--|
| أثناسيوس ورد ذكرها في الهوامش     |  |

أولاً: ضد الوثنيين: (الرقم الأول هو رقم الفصل، والرقم الثاني هو رقم الفقرة). 9. (11 , 19 , 7 , ..... 9...... 2/7 : 1/7 : 2/1 الفصل الثاني 174.9 .1 ..... ٤/٢ ٣٢..... ٤ ٢ الفصل الثالث ٨٨.١٣ (١١ .... ٣ ٨٣..... ٣/٣ 9 ...... £\_٣/٣ ۸٧..... ٢٥ ،٣

|                              | الفصل التاسع والعشرون  |
|------------------------------|------------------------|
| ۲۸                           | ٢/٢٩                   |
|                              |                        |
| ۲۹                           |                        |
| ٤٩                           |                        |
| YY                           |                        |
|                              |                        |
| 1 £ 9                        |                        |
|                              | الفصل الثاني والثلاثون |
| 189                          |                        |
|                              | الفصل الثالث والثلاثون |
| ٤٩                           |                        |
| 1 T Y 7                      | 7/٣٣                   |
| 7                            |                        |
|                              | الفصل الرابع والتلاثون |
| ١٦٧ ، ٤١                     | ۳۶۳۶                   |
| ٤٠ ، ٢٢ ، ٨                  |                        |
| ٤١                           | ٤/٣٤                   |
|                              | الفصل الخامس والثلاثون |
| ۹۰، ٤٩، ٤٧، ٤٣، ٣٣، ٤٠، ١٠٠٠ |                        |
|                              |                        |
| ٨                            |                        |
|                              |                        |
| 19                           | Z Z\O                  |

| ٣٣        | الفصول ۱۱، ۱۲، ۱۲، ۵۶.                 |
|-----------|----------------------------------------|
|           | القصل الثاني عشر                       |
| 107.20    | ١٢                                     |
| ٨٥        |                                        |
| ٣٠        | القصول ١٣_١٥                           |
| 111       |                                        |
| ۸٦        |                                        |
|           | الفصل الخامس عشر                       |
| 179       |                                        |
|           | الفصل الثامن عشر                       |
| ١٤٥       |                                        |
| ٣٠        | الفصول ٢٢_٥٠                           |
|           | الفصل الثالث والعشرون                  |
| 1 TY      | الفصل النائب والمسرون                  |
|           |                                        |
| 1 57.1 77 | الفصل الرابع والعشرون                  |
|           | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٢/٢٤               |
| 4         | الفصل الخامس والعشرو                   |
|           |                                        |
| 107       |                                        |
|           | الفصل السابع والعشرون                  |
| ١٢٤       |                                        |
|           | الفصل الثامن والعشرون                  |
| 119       | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| o         | ٠٠٠٠ ٢٧ ،٣٥ ،٢٨                        |
|           |                                        |

|                | الفصل السابع والأربعون                             |
|----------------|----------------------------------------------------|
| ٣٠             | £ V                                                |
| 170            | £/£Y                                               |
|                | الفصل التاسع والأربعون                             |
| 1 . 9          | 1/٤٩                                               |
|                |                                                    |
| هو رقع المقال، | ثانيًا: المقالات الأربع ضد الآريوسيين (الرقم الأول |
|                | والثاني هو رقم الفقرة).                            |
|                | المقالة الأولى                                     |
| ٧٠             |                                                    |
| 17             | 9/1                                                |
| ۲۸             |                                                    |
| 177            |                                                    |
| 177            |                                                    |
| 17Y .O         |                                                    |
| 177            |                                                    |
| ٥٧             |                                                    |
| ۲۸             |                                                    |
| ٥٧             |                                                    |
| 1797           |                                                    |
| 17             |                                                    |
| ٧٣             |                                                    |
| 110            | £٣/1                                               |
| ۱۰۸            |                                                    |
|                |                                                    |

|                                         | القصل السابع والثلاثون                |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| 00, 55                                  |                                       |
| 170                                     |                                       |
|                                         | الفصل الأربعون                        |
| ٩٨                                      |                                       |
| 119                                     | 7/2.                                  |
| ۸۸                                      | ٠٠٠٠٠٠ ٤١ ، ٤٠                        |
|                                         | القصل الواحد والأربعون                |
| ١٢٧ ، ١٢١ ، ١٢١ ، ١٢١ ، ١٢١             |                                       |
| ١                                       |                                       |
| 119                                     | Y/61                                  |
| 177.9                                   | 7/61                                  |
| ٤٨                                      | 6 Y 6 \ 1 = = N                       |
|                                         |                                       |
| ٤٩                                      |                                       |
|                                         |                                       |
| 1 £ 1                                   | الفصل الثالث والأربعون                |
|                                         |                                       |
| 171                                     | القصل الرابع والأربعون                |
| *************************************** | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| 124                                     | القصل الخامس والأربعون                |
| 107                                     | ٠٠٠٠٠. ٤٥                             |
|                                         | الفصل السادس والأربعون                |
| 07.17                                   | ٠٠٠٠٠ ٤٦                              |
| 170.95                                  | ٤/٤٦                                  |
|                                         |                                       |

۰ ۳ف

القديس أثناسيوس الرسولي

| ٥٢٣١/٢                                     |
|--------------------------------------------|
| ١٦٦٤٥/٢                                    |
| ١٦٦٤٩/٢                                    |
| 08                                         |
| Y                                          |
| 7/77, 77.                                  |
| لمقالة الرابعة                             |
| ١٦٠٢/٤                                     |
|                                            |
| ثالثًا: الدفاع عن قانون إيمان مجمع نيقية   |
| ١٤٨ ٤ مصل ٤                                |
| ١٦٧،٢٠١٠ فصل ١٠١٠                          |
| فصل ۱۱١١ فصل                               |
| فصل ١٠٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| فصل ١٩                                     |
| فصل ۲۲ ۲۲                                  |
| فصل ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰  |
| فصل ۲۸ ۲۸ است ۲۸ است                       |
| فصل ۳۲ ۴۲                                  |
| ١٢٤٩ فصل ٤٩                                |
| رابعًا: الدفاع عن هروبه                    |
| فصل ١٤١                                    |
| فصل ١٥                                     |
| خامسًا: الدفاع الثاني                      |
| فصل ۱/۱۲                                   |
| تجسد الكلمة ٣٣ ف                           |
|                                            |

| 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |
| ٧,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ······································ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٩/٢                          |
| 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |
| TAX CONTRACTOR OF THE PARTY OF |                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠٠٠٠٠٠٠ ٤٣/٢                           |
| 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٠٠٠٠٠٠ ٤٨/٢                            |
| ٧٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٢/٥٢٦٥/٢                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ······································ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ······································ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| 115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | المقالة الثالثة                        |
| 1.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |
| 140 .4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |

|           | مابعًا: حياة أنطونيو، |
|-----------|-----------------------|
|           |                       |
| 105.71    | عصس ت                 |
| 1 57 . 17 | فصل ۷                 |
| 177       | فصل ۹/۲               |
| 170       | فصل ۱۶                |
| 105       | فصل ۲۱                |
| ٧٣        |                       |
| 107.171   |                       |
| 91        |                       |
| 107       |                       |
| ۸۲        |                       |
| ١٣٨       |                       |
| ٨         |                       |
| ٧٢        |                       |
| ٤٧        |                       |
| ١٨        |                       |
| ۳۸        |                       |
| ٣٥        |                       |
|           |                       |

| الرسائل                                                         | سادسنا:   |
|-----------------------------------------------------------------|-----------|
| مالة إلى الأسقف سرابيون عن الروح القدس                          | أ _ الرس  |
| الرابعة                                                         | الرسالة ا |
| ٥٢١٦                                                            | فصل       |
| ٥١١٨                                                            | فصل       |
| ٥٢٢١                                                            | فصل       |
| 1 5 7 7 7                                                       | فصل       |
| ١٦٨ ٢٣ ،٧ ل                                                     | الفصو     |
| سائل الفصحية (الرقم الأول رقم الرسالة، والرقم الثاني رقم الفصل) |           |
| ١٨٢                                                             |           |
| ٧٣                                                              |           |
| ٨                                                               |           |
| Y                                                               |           |
| الته عن مجمعى أرمينيا وسيلفكيا                                  |           |
| ١٦٧ ، ٤ ٢٥                                                      | فصار      |
| 177                                                             | الم       |
| ١٦٧٤٢                                                           |           |
| ٧٢٤٨                                                            |           |
|                                                                 |           |
|                                                                 |           |
| 17 8, 8 7 7                                                     | فصل       |
| 97.98                                                           | فصل       |
| اللة إلى أدلفيوس فصل ٧٧ الله إلى أدلفيوس فصل ٧٧                 | هـ الرس   |
| الته إلى أساقفة مصر وليبيا فصل ١٤١٩                             | و _ رس    |
| تيتوس. فصل ٧٧ فصل ٨                                             | ی _ ایک   |
|                                                                 | 3         |

## مراجع قالوا عن القديس أثناسيوس

- P.G. 35, 1081.

- مجلة مدارس الأحد: العددان ٧،٦ السنة ٢٧ يونيو ويوليو ١٩٧٣، القاهرة.. ص ١٨.

- Bouyer, L'incarnation et L'Eglise- corpus du Christ dans La théologie de St. Athanase. 1943, p. 22.
- Ungar, in Fransiscan Studies. March 1946, vol. No. 1, p. 30.
- Bouyer, Histoire de La Spiritualite Christienne, 1966, t. 1, p. 498.
- Resch, La doctrine ascétique des premiers maitres egyptiens, 1931, p. 164.
- Resch, ١٥٠ ص السابق ص. المرجع السابق ص
- Quasten, Patrology, vol. III, p. 66.
- Cavallera, Saint Athanase, 1908, p. 35.
- Cavallera, ٣٦ ص السابق ص.
- Moehler, Athanasius, der Grosse und der Kirche seiner Zeit, 1827, p. 122.

coptic-books.blogspot.com

JU14323

## قالوا عن القديس أثناسيوس؛

- + من عظة للقديس غريغوريوس أثناسيوس الرسولى: حينما أمدح أثد
- + من كلمة قداسة البطريرك الا

إحتفال الكنيسة بتذكار مرور ١٦٠٠ سنة على إنتقال القديس أثناسيوس الرسولي:

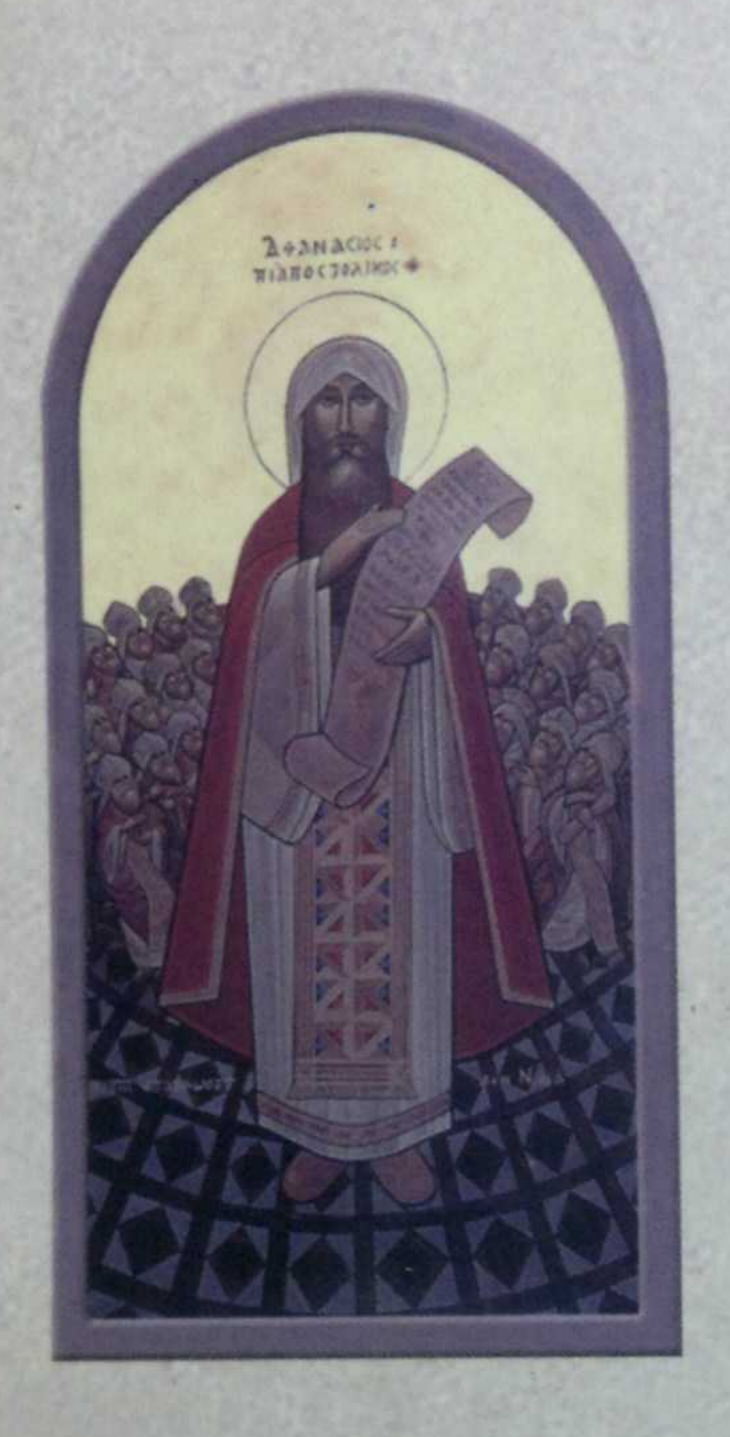
بذل قديسنا مار أثناسيوس جهودًا جبارة بنضاله المرير دفاعًا عن عقيدة ألوهية السيد المسيح، ولأنه كان راسخاً في عقيدته رسوخ الرواسي ... لم يقلق ولم يتسرب اليأس إلى نفسه لكنه صمد وثابر وصبر رغم ما ألم به من صنوف المكاره، وكان يؤمن بأنه لابد أن يتكلل صبره يومًا بالظفر.

### + رأى علماء اللاهوت ودارسو الآباء:

- لقد صار أثناسيوس معيار الأرثوذكسيين الحي.
- محبة أثناسيوس للمسيح هي المفتاح لفهم حياة أثناسيوس وكل كتاباته.
- إن أثناسيوس هو الذي أمسك بدفة الكنيسة لينقذ تعليمها اللاهوتي من الإنحراف وراء النظريات الفلسفية اليونانية عن اللوغوس إلى الإلتزام بالأمانة المطلقة للنص الكتابي عن الله.
- كان له الفضل الأعظم في نشر الوعى الكتابي في الأوساط الرهبانية بمصر وأنه كان أكثر من إهتم بذلك بغيرة وبقدرة على الإقناع.
- إن التأمل في رأى القديس أثناسيوس ليس مجرد دراسة فكرية ولكنه يؤول بالضرورة إلى الممارسة العملية التقوية لجميع الفضائل.
- إن أعظم فضل لأشاسيوس يتركز في أنه دافع عن المسيحية التقليدية وحفظها من خطر التلوث بالفكر اليوناني الكامن في هرطقة أريوس وأتباعه.
- لقد كان أثناسيوس متمكناً في العقيدة حتى لم يكن له مثيل في ذلك، فإني لا أجد أحدًا في القرن الرابع يضاهيه... ولاسيما في عمق حاسته المسيحية التي كانت تدفعه تلقائيًا إلى أن يكشف في العقيدة عن الجانب الذي يجعلها متصلة بصميم الحياة الروحية لإحياء النفوس وإنعاشها وتجديد حياتها الروحية وإندفاعها نحو الصلاح.
- لن نتعلم من أحد آخر أفضل منه كيف يمكن أن تنبع من العقائد حتى أصعبها على الإدراك البشرى ينابيع مياه حية ودفعات روحية عالية. فالثالوث ليس عند ق أثناسيوس مجرد حقيقة نظرية يلزمنا الإيمان بأن نقبلها بعقولنا دون أن يكون لها أثر فعال في سلوكنا العملي بل أن الثالوث عنده كل شئ في الحياة الروحية كما في العقيدة المسيحية على حد سواء.
- لقد ضرب أثناسيوس جذوره عميقًا جدًا في تربة الكنيسة وقد كان أثناسيوس لا يعرف نفسه إلا فيها ، فكان ماضيها حاضرًا دائمًا أمامه وقد أخذ على عاتقه أن لا ليقدم المسيح يسوع إلا متحدًا بكنيسته من الداخل وفي كلمة واحدة كان المسيح هو نفسه الكنيسة. لقد صارت الأرثوذكسية الجامعة متجسدة في شخص أثناسيوس.

coptic-books.blogspot.com

## سبب ظهوره في الجسد



"لقد تحدثنا إذن، وبإختصار على قدر المستطاع وبقدر ما أمكننا فهمه عن سبب ظهوره فى الجسد، وأنه لم يكن ممكنًا أن يحول الفاسد إلى عدم الفساد إلا المخلّص نفسه، الذي خلق منذ البدء كل شيء من العدم.

ولم يكن ممكنًا أن يعيد خلق البشر ليكونوا على صورة الله إلا الذي هو صورة الآب. ولم يكن ممكنًا أن يجعل الإنسان المائت غير مائت إلاّ ربنا يسوع المسيح الذي هو الحياة ذاتها. ولم يكن ممكنًا أن يُعلّم البشر عن الآب ويقضي على عبادة الأوثان إلا الكلمة الذي يضبط كل الأشياء، وهو محده الله الله على الحقة الذي يضبط كل الأشياء، وهو

وحده الإبن الوحيد الحقيقي.

ولما كان من الواجب وفاء الدين المستحق على الجميع، إذ -كما بينّا سابقًا - كان الجميع مستحقين الموت، فلأجل هذا الغرض جاء المسيح بيننا. وبعدما قدّم براهينًا كثيرة على ألوهيته بواسطة أعماله في الجسد فإنه قدّم ذبيحته عن الجميع، فأسلم هيكله للموت عوضًا عن الجميع، أولاً: لكي يبرّرهم ويحررهم من المعصية الأولى، وثانيًا: لكي يثبت أنه أقوى من الموت، مظهرًا جسده الخاص أنه عديم الفساد، وأنه باكورة لقيامة الجميع".

(الفصل العشرون، فقرات ١ و٢)

